
ŞƏRQ   ÖLKƏLƏRİ  BEYNƏLXALQ MEMARLIQ   

AKADEMİYASI 

EASTERN COUNTRIES INTERNATIONAL ACADEMY 

OF ARCHITECTURE 

МЕЖДУНАРОДНАЯ АКАДЕМИЯ   AРХИТЕКТУРЫ 

СТРАН ВОСТОКА 

MEMARLIQ, ŞƏHƏRSALMA TARİXİ VƏ BƏRPASI 

THE HISTORY OF ARCHITECTURE, TOWN-PLANNING 

AND THE RECONSTRUCTION OF MONUMENTS 

ИСТОРИЯ АРХИТЕКТУРЫ, ГРАДОСТРОИТЕЛЬСТВА 

И РЕСТАВРАЦИИ 

Şərq Ölkələri Beynəlxalq Memarlıq 

Akademiyası elmi nəzəri məcmuəsi  

1998-ci ildən nəşr olunur. 

Cild 24 № 1 

Vol 24 № 1 

   BAKI – 2024



  

 

ŞƏRQ   ÖLKƏLƏRİ  BEYNƏLXALQ MEMARLIQ   

AKADEMİYASI 

 

EASTERN COUNTRIES INTERNATIONAL ACADEMY 

OF ARCHITECTURE 

 

МЕЖДУНАРОДНАЯ АКАДЕМИЯ   AРХИТЕКТУРЫ 

СТРАН ВОСТОКА 

 

 

Təsisci:  

 Şərq Ölkələri Beynəlxalq Memarlıq Akademiyası  və  AMEA  Memarlıq və  

İncəsənət İnstitutunun “Memarlıq,  şəhərsalma tarixi və bərpası” şöbəsi 

 

 

REDAKSİYA HEYYƏTİ 
Elibay Qasımzadə - ŞÖBMA-nın sədr müavini, professor, Əməkdar memar,Azərbaycan 

Ərtegin Salamzadə - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, Sənətşünaslıq üzrə elmlər doktoru, professor, AMEA-
nın müxbir üzvü  Azərbaycan 

Ahmet Vefik ALP - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, memarlıq doktoru, professor  Türkiyə 
İskəndər Əzimov - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, memarlıq doktoru, professor, Özbəkistan Respublikası 
Ramiz Əbdülrəhimov - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü,  görkəmli Azərbaycan memarı, Rusiya Beynəlxalq 

Memarlıq və İnşaat Akademiyasının Akademiki, Avropa Memar-Akustiklər və Beynəlxalq Ekologiya 
Akademiyasının akademiki, memarlıq doktoru, professor, Azərbaycan 

Aybəniz Həsənova - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, memarlıq doktoru, professor,Əməkdar memar  
Azərbaycan 

Nizami Nağıyev - ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, memarlıq doktoru, professor, Azərbaycan 
Rayihə Əmənzadə ŞÖBMA-nın müxbir üzvü, memarlıq doktoru, professor, Azərbaycan 

Kubra Əliveva - sənətşünaslıq üzrə elmlər doktoru Kubra Əliyeva,  Azərbaycan 
Nərgiz Abdullayeva - memarlıq doktoru, professor,Azərbaycan 

Səbinə Hacıyeva  - memarlıq doktoru, professor, Azərbaycan 
Sevil Sadıxova  -  Sənətşünaslıq üzrə elmlər doktoru, professor,Azərbaycan 

Hesen Xelil Zunus  - memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent, İran İslam Respublikası 
 

Baş redaktor:  Rahibə Əliyeva, ŞÖBMA-nın müxbir üzvü, memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 
Redaktor:        Sevinc Tangudur, ŞÖBMA-nın  həqiqi  üzvü, memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

Məsul katib:    Samirə Abdullayeva, ŞÖBMA-nın müxbir üzvü, memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

 

Məcmuə ildə iki dəfə dərc olunur. 
Website: http://ecia-academy.org  

E-mail:   memar s@mail.ru ; 

Ünvan: Azərbaycan Respublikası, Bakı şəhəri, Hüseyn Cavid prospekti, 115  

Tel: +994 070 613-38-53 

 

 

Məcmuənin üz qabığında - Hacıbəyov k.3. Yaşayış evinin fasadının fraqmenti.1896-cı-il 

 

Cild 24 № 1 2024 

Vol  24 № 1 2024      İSSN 2311-5777

https://az.wikipedia.org/wiki/Professor
https://az.wikipedia.org/wiki/Professor
http://ecia-academy.org/
mailto:%20%20%20memar%20s@mail.ru


     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Naxçivan Muxtar Respublikasının  

100 İllik  

Yubileyinə Həsr Olunur 
 

 

 

 

 

 

100-th anniversary of the Nakhchivan Autonomous 

Republic  Dedicated  

 

 

 

 

 

100-летию Нахчыванской Автономной Республики 

посвящается   



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası                Volume 24  №1 2024  

 

4 

 

Şərq Ölkələri Beynəlxalq Memarlıq Akademiyası öz nəzər-nöqtələri, 

ideyaları və təklifləri ilə bölüşməyi arzu edən memarlıq tarixi və 

nəzəriyyəsi, şəhərsalma, eləcə də sənətşünaslıq mütəxxəsisləri arasında 

böyük populyarlıq qazanan ŞÖBMA - “Memarlıq, şəhərsalma tarixi və 

bərpası” məcmuəsinin 2024-cü ildə birinci nömrəsini hazırlamışdır. 

Məcmuənin növbəti (Cild 24 № 1 2024) nömrəsinin I hissəsi 

Naxçıvan Muxtar Respublikanin 100 illik yubileyinə həsr olunmuşdur. 

Bununla bağlı topluda 14 mart 2024-cü il tarixində AMEA-nın Memarlıq 

və İncəsənət İnstitutunda “Azərbaycan memarlığında Naxçıvan 

abidələri” mövzusunda keçirilmiş respublika konfransının materialları və 

Naxçıvanın memarlıq və sənətşünaslığına həsr olunmuş elmi məqalələr 

özünə yer almışdır.Naxçıvan memarlıq məktəbinin yaradıcısı Əcəmi 

Naxçıvaninin fəaliyyətinin işıqlandırılması, onun ölkə daxili və ölkə 

xaricindəki türbə memarlığına təsiri, Naxçıvanın şəhərsalma irsi, şəhərin 

tamaşa binalarının yaranması və inkişafı, Naxçıvan xanəgahları, 

Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı mövzusundakı 

məqalələr konfransın süjet xəttini təşkil edir. 

       “Əzəli Naxçıvan”, “Culfa karvansarayları”, “Naxşıvanın qədim və 

orta əsr müdafiə tikililəri”, “Naxçıvan memarlığında buzxanalar”, 

“Naxçıvan memarliği – Dər və Gülüstan türbələri”, “Naxçivan və şərq 

ölkələrinin tarixi bazarlari”, “Naxçıvanin mülki tikililəri (körpülər)”, 

”Ordubadda imarətlərin memarlığı” və s. kimi problemlərin həlli 

toplunun “Memarliq tarixi  və nəzəriyyəsi,  abidələrin bərpasi”  

bölməsinində işıqıandırılmışdır.  

        Çox aktual olan Naxçıvanın mədəni irsinin tədqiqinə həsr olunmuş 

“ETMK-nin fəaliyyətinin Naxçıvanla bağı açılmamış yeni səhifələri (not 

əlyazmaları əsasında)” “Çingiz Qacarın Naxçıvan kitabı” “Naxçıvan 

Azərbaycan alimlərinin tədqiqatlarında”, Məhəmmədağa Şahtaxtlı milli 

düşümcə, yeni məktəb, yeniəlifba və mətbuatın yaradıcısı kimi”, 

“Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası” mövzulu 

məqalələri sənətşünaslıq sahəsində çox maraq doğurur. 

II hissənin “Memarliq tarixi və  nəzəriyyəsi və abidələrin bərpası” 

bölməsində “Sumqayit şəhərinin mədəni-maarif binalarinin bədii - 

memarliq  görkəmi”, “İstanbulda Bodrum Məsih Paşa Məscidinin 

(Mirelayon Manastırının) qorunması təklifi” məqalələri  yer almışdır. 

“Şəhərsalma, landşaft memarlığı və dizayn” bölməsində”Bərdə 

rayonunda yeni tikililər”, Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual 

problemləri”, 

“Şuşa şəhərinin turizm və rekreasiya sistemi” adlı məqalələri bu 

sahədə olan problemlərin həllini işıqqlandırır. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası                Volume 24  №1 2024  

 

5 

 

        Sənətşünaslıq bölməsində musiqi sahəsində aparılan tədqiqatlar 

fundamental xarakter daşıyır. “Genoformula sırasının vektorları 

haqqında”, “Musiqi türkologiyasının inkişafında K.Kvitkanın 

ideyalarının rolu”, “Azərbaycan musiqişünasliq elmi və Fəttah Xaliqzadə 

yaradiciliği”, “Azərbaycan tar ifaçiliğinin inkişafinda Mizə Sadiq Əsəd 

oğlunun rolu”, “Mifologiyanin musiqi konseptualliği”, “Ü.Hacibəylinin 

mahni yaradiciliği”, “Azərbaycan muğamının müasir dövrdə çoxsahəli 

inkişafı”, “Fortepianoda  muğam ifaçiliği  ənənəsi” adlı məqalələr 

ümüdvarıq ki, oxucuların elmi biliklərinin artırılmasına xidmət edəcək. 

“Azərbaycanda enolit dövrünün bədii keramikası”, “Abstraksiyanı 

qavrama problemi”, “Rafiq Quliyevin elmi işləri haqqinda”, “El 

şənliklərində estrada janr növlərinin elementləerinin araşdırılması” 

sənətşünaslığın müxtəlif sahələrini əhatə etməklə, geniş tədqiqat işlərini 

açıqlayır. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası        Volume 24  №1 2024 6-15  

6 

  Эртегин Саламзаде 

член-корреспондент НАН Азербайджана, 

доктор искусствоведения, профессор 

Институт архитектуры и искусства НАН 

ertegin.salamzade@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350189UOT 72.03 

ТВОРЧЕСТВО АДЖЕМИ НАХИЧЕВАНИ И ЕГО ВЛИЯНИЕ 

НА МИРОВУЮ АРХИТЕКТУРУ 

      Аннотация. В статье рассматриваются пять основных факторов 

творчества Аджеми Нахичевани, повлиявших на мировую архитектуру. 

Это вопросы типологии, композиции, орнамента, сейсмологии и 

мировоззрения, определившие строй и образ произведений, созданных 

Аджеми. Окончательное формирование архитектурного типа башенного 

мавзолея происходит именно в творчестве Аджеми. В рамках этого типа 

складывается одновременно монументальная и изящная композиция 

башенного мавзолея, принципы его орнаментации. Подробно 

исследуется вопрос о мировоззренческой основе архитектуры Аджеми, 

выдвигается предположение о воздействии идей суфизма на его 

творчество. Очерчивается ареал влияния эстетики Аджеми, в который, 

прежде всего, входят Центральная Азия и Османская Турция. Отголосок 

идей нахичеванского зодчего прослеживается в стамбульских мавзолеях 

Синана и капелле Принцев во Флоренции.  

      Ключевые слова: Аджеми Нахичевани, башенный мавзолей, 

суфизм, восьмигранник, Капелла Принцев.  

      Определяя роль мастеров искусства и архитектуры в 

художественном процессе той эпохи, в которой они жили, оценивая 

значение их наследия в истории искусства, исследователи применяют 

различные эпитеты. Известный, знаменитый, видный, выдающийся, 

великий, величайший, корифей, титан… Вот, наверное, не совсем 

полный список этих эпитетов. Как и другие термины в науке об 

искусстве и архитектуре, они не имеют точных критериев, ни 

количественных, ни качественных. Немало размышляя на эту тему, мы 

решили, что имеет смысл использовать определение «гений архитектора 

Аджеми», имея в виду не столько личность самого зодчего, сколько 

свойства его творческого мышления. И пусть не самым 

исчерпывающим, но все же достаточно действенным качественным 

критерием оценки его творчества может стать известная формула 

«талант делает то, что может, гений – то, что хочет». 



Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние на мировую архитектуру 

 

7 

 

      Творчество Аджеми Нахичевани достаточно хорошо исследовано 

как в трудах азербайджанских специалистов, так и в работах зарубежных 

ученых. Его наследие и круг памятников, созданных самим 

архитектором и его последователями, не раз становились предметом 

рассмотрения на конференциях различного уровня. В 1976 году в Баку 

масштабно отметили 850-летие со дня рождения зодчего. Через два года 

предстоит встретить 900-летие Алжеми Нахичевани и есть большая 

вероятность того, что это событие произойдет по инициативе ЮНЕСКО.  

      В преддверии этой даты нас интересует, прежде всего, влияние 

творчества Аджеми на процессы развития средневековой архитектуры, 

ареал распространения его идей на обширном географическом 

пространстве. Охватить все грани гения Аджеми, конечно же, не удастся, 

поэтому мы ограничимся пятью аспектами его влияния на проектное 

мышление Средневековья. В их числе вопросы типологии, композиции 

и орнамента сооружений, возведенных Аджеми, а также проблема 

сейсмологии в его творчестве. Пятый аспект, который нас интересует – 

это мировоззрение, послужившее основой архитектурных инноваций 

Аджеми.  

      Аджеми Нахичевани – человек Возрождения, эпохи Ренессанса. XII 

столетие принято называть «золотым веком» художественной культуры 

Азербайджана. Это время творчества гениального поэта Низами 

Гянджеви, автора бессмертного произведения «Хамсэ». Высокий 

подъем переживает все виды искусства: поэзия и музыка, архитектура и 

градостроительство, декоративно-прикладное искусство. Высокие 

гуманистические идеалы азербайджанского Ренессанса оказали 

сильнейшее влияние на все последующее развитие искусства. «Как 

позднее в Италии начало Ренессанса способствовало появлению великих 

ученых, писателей и художников, так и в XII в. в Азербайджане подъем 

культуры сыграл значительную роль в созревании выдающихся 

мастеров» [8, с. 40]. 

      Центральная тема творчества Аджеми – окончательное 

формирование нового типа архитектурного сооружения – башенного 

мавзолея. «Башенные мавзолеи, появившиеся на рубеже X в. в далеком 

от Азербайджана регионе, в Средней Азии, на почве Азербайджана 

достигли наибольшего архитектурного и типологического совершенства» 

[6, с. 100]. В науке о зодчестве категории архитектурного типа принадлежит 

особая роль. Типология в архитектуре – это классификация сооружений, 

основанная на различиях в их функции и, как следствие, в композиции. 

Согласно Б.Бернштейну, тип – это «множество сходных объектов» [2, с. 

313]. Но для того, чтобы создать типологическое множество, нужна 

типологическая модель. «Типологическая модель строится как ансамбль 

признаков. Это значит, что важен не только набор признаков, но и способ 



Эртегин Саламзаде 

 

8 

 

их сочетания» [2, с. 313]. В творчестве нахичеванского мастера все 

признаки архитектурного типа башенного мавзолея складываются в 

единое целое. 

      Исходным моментом в вопросе о формировании архитектурного 

типа башенного мавзолея следует считать выдвинутое академиком 

А.В.Саламзаде положение о том, что он имеет «внутреннюю близость со 

скульптурными памятниками Западной Европы», так как и в том, и в 

другом случае они предназначены для «увековечивания памяти 

определенной личности» [8, с. 10]. Однако в христианском и исламском 

мире данная «задача решается различными средствами» [8, с. 10].  

      Поиск этих самых средств решения главной задачи определил и 

композиционную структуру башенного мавзолея. Это, прежде всего, 

вертикализм пропорций и возможность кругового обозрения 

композиции. Отсюда возник практически единственный возможный 

вариант решения мавзолея в виде цилиндра. Много веков спустя, в 

начале XX столетия выдающийся российский архитектор Константин 

Мельников, создавший композицию из двух цилиндров, выскажет 

мнение о том, что цилиндрическая форма представляет собой пример 

наивысшей сложности в проектировании объемно-пространственной 

композиции. Как мы знаем, Аджеми создал две цилиндрические 

композиции – в форме десятигранника и восьмигранника. Причем, по 

признанию исследователей, композиции десятигранного мавзолея 

Момине хатун свойственна особая «изящная монументальность». 

      Композиция, рассчитанная на круговое обозрение, в свою очередь, 

обусловила характер орнамента, сплошным ковром покрывающего все 

грани мавзолеев. Узор здесь не замкнут, он безграничен. Так же, как и в 

искусстве шебеке, декоративная плоскость может развиваться 

неограниченно, стремясь к бесконечности. В любой точке работа над 

произведением может быть остановлена, в любой точке она может быть 

возобновлена. Но композиция всегда готова и не теряет художественной 

полноценности. Фигурами орнаментации граней мавзолея Момине-

хатун, подобно узорам шебеке, являются восьмигранники, 

шестиугольники, пятиконечные звезды, ромбы и многолепестковые 

розетки. Геометрический орнамент выполнен из набранного по рисунку 

кирпича. Тактично примененная в узлах орнамента голубая глазурь 

усиливает художественную выразительность этого выдающегося 

памятника средневекового азербайджанского зодчества. Можно сказать, 

что творчество Аджеми Нахичевани представляет собой блестящий 

пример неразрывного синтеза архитектуры и орнаментального 

искусства, свойственного исламской культуре в целом.  

      Творчество Аджеми оказало большое влияние на дальнейшее развитие 

архитектуры не только Азербайджана, но и многих регионов Ближнего и 



Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние на мировую архитектуру 

 

9 

 

Среднего Востока, а также Центральной Азии. Логично было бы 

напомнить, что в самом Азербайджане вплоть до XV века традиция 

Аджеми находила продолжение в архитектуре памятников Джуги, Мараги, 

Карабаглара, Барды, Хамадана, Салмаса, Хиава, Урмии [8, с. 38]. Наследие 

Аджеми переосмысливается и получает новое дыхание в XX столетии, 

когда создаются мавзолеи Низами в Гяндже (1947), Вагифа в Шуше 

(1982), Гусейна Джавида в Нахичевани (1996), а также мавзолей в память 

жертв 20 января, возведенный на Аллее Шехидов (1998) в Баку. Все эти 

произведения «были созданы на основе глубокого изучения 

исторических прототипов». Что касается спроектированного Расимом 

Алиевым мавзолея Г.Джавида, то по планировке он «представляет собой 

восьмигранник и в этом смысле опирается на композиционную схему 

мавзолея Юсифа. Пластическое решение всего объема и поверхностей 

граней, напротив, адресует нас к мавзолею Момине-хатун» [1, с. 20, 22].  

      Отдельный и очень объемный вопрос – влияние творчества Аджеми 

на турецкую архитектуру. То, что «сельджуки для большинства своих 

усыпальниц заимствовали планировку и формы башенных мавзолеев 

Азербайджана» [3, т. 8, с. 442], советские исследователи отмечали еще в 

1960-е годы. Однако конкретный источник заимствования 

архитектурных форм ими не назывался. В отличие от них, турецкие 

авторы прямо указывали на непосредственную связь архитектурного 

решения построенных в Стамбуле Синаном мавзолеев с произведениями 

Аджеми Нахичевани. Архитектор Ведат Далокай, анализируя 

композицию мавзолея Хосрова Паши в Стамбуле, утверждает: здесь 

«чувствуется дыхание гюмбезов Атабеков» [9, с. 29]. Существует 

версия, что Синан мог воочию видеть произведения Аджеми, когда в 

качестве военного инженера участвовал в походе 1535-1536 гг. 

Сулеймана Великолепного в Иран и «вместе с османской армией 

побывал в Нахичевани» [8, с. 39]. 

      Говоря о тюркском мире в целом, наряду с распространением 

архитектурно-художественных идей Аджеми, следует особо отметить 

влияние его инженерных инноваций на строительную деятельность в 

регионах Южного Кавказа и Центральной Азии. В склепе мавзолея 

Момине-хатун мастер применяет систему нервюрных арок, на столетие 

опередив появление данной технологии в строительной культуре 

Западной Европы. Судя по всему, Аджеми также впервые использует 

антисейсмический пояс в своих сооружениях. Будучи в Узбекистане, 

недалеко от Бухары, в мемориальном комплексе великого суфийского 

учителя Бахауддина Накшбанда нам довелось лично наблюдать точно 

такой же антисейсмический пояс. Учитывая, что мемориальный 

комплекс создан после 1389 года, после смерти Бахауддина Накшбанда, 

а на протяжении XIII-XIV веков происходит повсеместное 



Эртегин Саламзаде 

 

10 

 

распространение композиционных приемов нахичеванской школы в 

архитектуре Тимуридов, нет никакого сомнения в том, что 

антисейсмическая технология Аджеми была напрямую заимствована 

узбекскими зодчими. На фоне всего этого не вызывает удивления, что 

еще при жизни Аджеми носил титул «шейх-ул-мухандисин», то есть 

глава инженеров. 

      Расширяя названный географический ареал до границ исламского 

мира, необходимо вспомнить еще одно новшество Аджеми. Он является 

первым автором композиции парных минаретов и соединяющего их 

портала. Уже в XIII веке эта композиция широко распространяется в 

мусульманских странах. 

      Мировоззрение Аджеми – вопрос очень тонкий и в еще большей 

степени дискуссионный. Как известно, традиционный ислам не 

приемлет возведение надгробного памятника. Однако усыпальницы 

Атабеков и в целом башенные мавзолеи во многих регионах 

мусульманского мира являются не чем иным, как мемориальными 

надгробными сооружениями, функция которых заключается именно в 

увековечивании памяти определенной личности. Как такое могло быть? 

Если внимательно проанализировать географию распространения 

башенных мавзолеев, то станет очевидным, что они локализуются в 

местах возникновения целого ряда суфийских орденов. Это орден 

«халватийя» в Баку, основателем которого является Сеид Яхья Бакуви, 

мавзолей которого расположен на территории Дворца Ширваншахов. 

Это орден «маулавийя» в Конье, где находится мавзолей его основателя, 

великого суфийского учителя Джалал ад-дина Руми. Со временем 

ритуалы ордена «маулавийя» «были упорядочены и превратились в 

широко известные танцы «крутящихся дервишей», которые стали 

отличительным признаком этого братства» [5, с. 181]. Последователи 

уже упомянутого бухарского учителя Бахауддина Накшбанда, напротив, 

были сторонниками так называемого «тихого» зикра и негативно 

относились «к музыке и танцам во время радений» [5, с. 252]. Этот 

список можно продолжить. Кроме того, надо особо подчеркнуть, что все 

названные мавзолеи являются восьмиугольными в плане. У нас нет 

данных, подтверждающих интерес Аджеми к учению суфизма. Однако 

отрицать совпадение карты расположения башенных мавзолеев с 

центрами суфизма невозможно. В рассмотренном нами контексте, быть 

может, кроется ответ на вопрос, почему мавзолей Юсифа имеет 

восьмигранную форму, а мавзолей Момине-хатун – десятигранную. 

Женщины, как известно, никогда не были членами суфийских орденов.  

      Еще более дискуссионный и, быть может, шокирующий кого-то 

вопрос – это тезис о возможном влиянии нахичеванской школы 

зодчества на архитектуру Италии XVI-XVII веков. Хотя почему такая 



Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние на мировую архитектуру 

 

11 

 

постановка вопроса должна вызывать шок? Ведь никого не удивляют 

изображения азербайджанских ковров на картинах европейских, в 

частности итальянских художников. А «литературное влияние Низами 

на Данте, Бокаччо, Гоцци» [4, с. 13] считается уже хрестоматийным 

примером. Известно также, что «начиная с XIII в. территория 

исторического Азербайджана» становится одним из объектов «папских 

дипломатических миссий и их спутников-компаньонов, агентов знатных 

итальянских торговых домов» [4, с. 13]. Одним из самых интересных и 

загадочных моментов этого возможного влияния можно назвать 

зодчество Флоренции эпохи правления семьи Медичи, два 

представителя которой становились главами католической церкви – 

Папа Римский Лев X и Папа Климент VII.  

      С архитектурным комплексом церкви Сан-Лоренцо во Флоренции 

связаны великие имена – Брунеллески и Микеланджело. Он создавался 

поэтапно, на протяжении двух столетий. Однако интересующее нас 

здание комплекса построено в начале XVII века архитектором Маттео 

Ниджетти, имя которого известно разве что специалистам по истории 

искусства Италии. Это гигантское по тем временам сооружение, которое 

абсолютно доминировало в застройке Флоренции начала XVII века и 

продолжает быть одной из доминант исторического центра города.  

      Выдающееся произведение флорентийского зодчества, которое мы 

привыкли именовать капеллой Медичи, на самом деле называется 

капелла Принцев, Capella dei Principi. По художественному образу 

«холодная, несмотря на свою импозантность» [3, т.7, с. 74], капелла 

отражает ранние черты стиля барокко. Согласно разным источникам, 

строительство капеллы было начато в 1602 или в 1604 году и завершено 

лишь в XVIII веке. Возведение капеллы началось по прямому указанию 

тогдашнего главы клана Медичи герцога Фердинандо I, пожелавшего, 

чтобы все представители семьи были погребены в одном месте.    

      Высота сооружения составляет 59 метров, ширина зала и, 

соответственно, диаметр купола часовни равны 28 метрам. Часовня 

Принцев в плане представляет собой восьмиугольник. По периметру 

восьмиугольного зала расположены шесть арочных саркофагов членов 

семьи Медичи. Саркофаги приподняты на высоту около 3 метров от 

уровня пола. Однако прах усопших находится не в них, а в склепе. Над 

саркофагами возвышаются скульптурные изваяния только двух герцогов 

Медичи – Фердинандо I и Козимо II, остальные ниши над саркофагами 

пусты. 

      Декор внутреннего пространства капеллы поражает воображение. 

Облицовка стен и детали интерьера выполнены из мрамора различных 

цветов, перламутра, ляпис-лазури и т.п. В отделке интерьера 

усыпальницы использованы «такие редкие и дорогие камни, как коралл, 



Эртегин Саламзаде 

 

12 

 

яшма, оникс, аметист и тигровый глаз». «Однако у Медичи кончились 

деньги прежде, чем было приобретено достаточное количество ляпис-

лазури, чтобы покрыть огромный восьмиугольный купол» [10]. 

Вероятно, по этой же причине установлены только две мемориальных 

статуи из шести.   

      Клан Медичи был одним из самых могущественных и амбициозных в 

истории христианской Европы. Но великолепие капеллы Принцев 

объясняется не только и не столько мемориальной программой семьи. 

Правящая династия Медичи ощущала себя центром христианского мира. 

По замыслу Медичи, посреди капеллы «должен был быть установлен 

Гроб Господень, но все попытки вывезти его из Иерусалима потерпели 

неудачу» [11]. К тому времени слава рода Медичи уже угасла. 

      Загадочная, моментами мистическая история создания и 

предназначения капеллы Принцев не отменяет совершенно внятных 

архитектурных параметров этого сооружения. Капелла, повторимся, 

представляет собой правильный восьмигранник в плане и увенчана 

шатровым покрытием. Она является местом захоронения династии 

Медичи и имеет погребальный склеп. Иными словами, капелла Принцев 

представляет собой восьмигранный мавзолей, то есть по своей функции, 

типологии и композиции не отличается от восьмигранного мавзолея 

Юсифа сына Кусейира в Нахичевани [7, с. 10] или от других башенных 

мавзолеев. 

      Влияние творчества Аджеми на мировую архитектуру предстает в 

неожиданном ракурсе. Есть основания полагать, что оно имело не только 

сугубо практические основания, обусловленные архитектурными и 

инженерными инновациями главы Нахичеванской школы, но и 

мировоззренческие причины. Прослеженная нами связь очагов 

формирования мемориальной архитектуры с локальными центрами 

суфизма представляется вполне очевидной. Одна из главных идей суфизма 

– человек может и должен совершенствоваться. Эту идею выражает 

понятие «инсан-и-камил», человек совершенный. Архитектурные формы 

башенного мавзолея в определенном смысле также воплощают образ 

совершенного человека, идею памяти о нем. 

 

Литература: 

 

1. Абдуллаева Р.Г. Нахчыванские памятники архитектуры в 

творчестве Расима Алиева. // МААСВ, Vol. 20, № 1, 2020. – с. 18-24. 

2. Бернштейн Б.М. Искусствознание и типология. // Советское 

искусствознание. – М., 1986. 

3. Всеобщая история архитектуры. В 12 томах. – М., 1970-1977. 



Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние на мировую архитектуру 

 

13 

 

4. Керимова С.А. Азербайджано-итальянские культурные связи. 

Автореферат диссертации доктора философии.  Б., 2016.  

5. Кныш А.Д. Мусульманский мистицизм: краткая история. – СПб., 

2004. 

6. Саламзаде А.В., Мамедзаде К.М. Памятники Нахичеванской школы 

азербайджанского зодчества. – Б., 1985. 

7. Саламзаде Э.А. Восьмиугольные композиции в архитектуре 

Азербайджана и Турции. // МААСВ, Vol. 20, № 1, 2020. – с. 2-12. 

8. Salamzade A.V. Ajemi Nakhichevani. – Baku, 1976. 

9. Vedat Dalokay. Toplumcu Sinan.// Koca Sinan. – İstanbul, 1968. 

10. Флоренция. Капелла Принцев. 

https://elenajakovlevna.livejournal.com/48539.html 

11. Капелла Принцев. https://ru.wikipedia.org/wiki/Базилика_Сан-

Лоренцо_(Флоренция)  

                                                                                          

 

 

 

 

  Artegin Salamzade 

 

Creativity of Ajami Nakhchivani and its influence  

on world architecture 

 

      Key words: Ajami Nakhchivani, tower mausoleum, Sufism, octahedron, 

Chapel of the Princes. 

      The article explores the work of Ajami Nakhchivani and identifies five 

key factors that influenced world architecture. These factors include typology, 

composition, ornamentation, seismology, and world outlook. They are crucial 

in determining the structure and image of the works created by Ajami. The 

final formation of the architectural type of tower mausoleum occurs in the 

work of Ajami. A simultaneously monumental and elegant composition of the 

tower mausoleum and the principles of its ornamentation are formed within 

the framework of this type. The article investigates the question of Ajami's 

world outlook basis in detail and suggests that Sufism ideas may have 

influenced his work. The article also outlines the area of influence of Ajami's 

aesthetics, which includes Central Asia and Ottoman Turkey. Finally, the 

article traces the echo of the Nakhchivan architect's ideas in the mausoleums 

of Sinan in Istanbul and the Chapel of the Princes in Florence.  

 

 

 

https://elenajakovlevna.livejournal.com/48539.html
https://ru.wikipedia.org/wiki/Базилика_Сан-Лоренцо_(Флоренция)
https://ru.wikipedia.org/wiki/Базилика_Сан-Лоренцо_(Флоренция)


Эртегин Саламзаде 

 

14 

 

 

Ərtəgin Salamzadə 

 

Əcəmi Naxçivani yaradiciliği və onun dünya memarliğina təsiri 

 

      Açar sözlər: Əcəmi Naxçıvani, türbə, sufilik, səkkizbucaq, Şahzadələr 

kapellası.      

      Məqalədə dünya memarlığına təsir göstərmiş Əcəmi Naxçıvani 

yaradıcılığının beş əsas amili nəzərdən keçirilmişdir. Bunlar Əcəmi əsərlərinin 

qurluşu və obrazını təmin etmiş tipologiya, kompozisiya, ornament, 

seysmologiya və dünyagörüşü məsələləridir. Türbə bitkin memarlıq tipinin 

formalaşması məhz Əcəmi yaradıcılığında özünü göstərir. Sözügedən tipin 

çərçivəsində türbənin monumental və eyni zamanda incə kompozisiyası, onun 

ornamental prinsipləri cəmlənir. Əcəmi memarlığının dünyagörüşü əsasları 

problemi tədqiq olunur, onun yaradıcılığına sufi ideyalarının təsiri barədə fikir 

irəli sürülür. Əcəmi estetikasının təsir arealı göstərilir, burada ilk növbədə 

Mərkəzi Asiya və Osmanlı dövləti qeyd olunur. Naxçıvanlı memarının 

ideyalarının yayılması Sinanın İstanbuldakı mavzoleyləri və Florensiyadakı 

Şahzadələr kapellası timsalında izlənilir.      

      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние на мировую архитектуру 

 

15 

 

ИЛЛЮСТРАЦИИ 

 

           
 

Рисунок 1. Аджеми Нахичевани. Мавзолей Юсифа сына Кусейира. 

План. 

 

           
 

Рисунок 2. Маттео Ниджетти. Капелла Принцев. План. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 16-20  

16 

Rayihə Əmənzadə 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, BMAM-in həqiqi üzvü, 

memarlıq doktoru, professor 

rayiha@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350421УДК 72.033 

NAXÇIVANIN ORTA ƏSR MEMARLIĞI PROBLEMİNƏ DAİR 

Xülasə: Məqalədə müəllif Naxçıvan memarlıq məktəbini nadir 

ansambllarından birinə diqqət yetirir. Çoxfunksiyalı meydan Naçxıvanın 

mərkəzi hissəsində  əzəmətli binalar və tikililər ansamblının tərkibində 

formalaşdırılmışdır; burada vilayət hakiminin sarayı, Möminə Xatun dini 

kompleksi, eləcə də mülki tikililər bir-biri ilə üzvi şəkildə uzlaşırdı. 

Açar sözlər: Аzərbaycan, Naxçıvan, meydan, məscid, məqbərə 

Naxçıvanın XII əsrin ikinci yarısından siyasi əhəmiyyətinin artması, 

maddi və mənəvi həyatın canlanması şəhərin qüdrətli atabəy Şəmsəddin 

Eldənizin paytaxtlarından birinə çevrilməsi ilə bağlı olmuşdur [4, s.193,194].  

Azərbaycan atabəylərinin paytaxtı tez-tez  İsfahana, Həmədana, Təbrizə, 

Marağaya dəyişdirmələri barədə Ziya Bünyadov da yazmış və əlavə  etmişdir 

ki, “... xəzinə də, hərbi nəqliyyat da həmişə onların yanında olurdu” [4,181]. 

Böyük əraziləri, o cümlədən İraqi-Ərəb və İraqi-Əcəmin də xeyli hissəsini 

əhatə edən Azərbaycan Atabəylər dövlətinin (1136-1225) paytaxtı olaraq, 

Naxçıvanın memarlığında mərkəzdə çoxfunksiyalı meydan yerləşməklə, 

şəhərsalmanın inkişaf mənzərəsi tam aydınlığı ilə izlənir. Mərkəzi 

çoxfunksiyalı meydanın kompozisiya fəallığı  bütöv komplekslərin 

(sarayların, dini, mülki tikililərin) qruplaşdığı qovşaq tikililərlə müəyyən 

olunurdu.  

Şəkil 1. Naxçıvan. Möminə Xatun kompleksi 

İrimiqyaslı memarlığın irəli sürdüyü vəzifələr fərqli tiplərdə binalar və 

qurğuların inşasını tələb edirdi. Memarlıq abidələri ilə zəngin olan şəhər 

mailto:rayiha@mail.ru


Naxçıvanın orta əsr memarlığı probleminə dair 

 

17 

 

bağların yaçıllığında itib-batan monumental tikililəri ilə xeyli ərazi tuturdu. 

İntensivliklə böyüyən bu şəhər haqqında, məsələn, “Əcaib əd-dünya”  (XII 

əsrin sonları – XIII əsrin əvvəlləri) kimi qaynaqlarda son dərəcə yığcam, lakin 

qiymətli məlumatlar yer alır. Buna üstəlik, sözügedən qaynaqlarda yer alan 

zəngin faktoloji materialda “memarlıq terminologiyası dəqiqliklə” işlədilir [8, 

65]. Anonim müəllif xəbər verir: “... (orada) çoxlu saraylar, köşklər, eyvanlar 

inşa edilib, şəhərin yaxınlığında daşdan qala ucaldılıb;  qalada mədrəsə və 

məscid tikilmişdir; ... bütün tikililər gəclə hörülmüş və bişmiş kərpicdəndir. 

Köşklərin əksəriyyəti eynilə qala kimi üç və dörd mərtəbədir (təbəqə)...”. 

Eldənizlərin hökmranlıq dönəmində Naxçıvan möhtəşəm bir şəhərə çevrildi. 

Orada padşah iqamətgahı (dar-ül mülk) və hökumət binası (dövlətxana) inşa 

olundu [6, 209]. Başqa sözlə,  burada qeyri-səlis cizgiyə malik mərkəzi  

meydanla şəhərin mərkəzi hissəsi təsvir olunur, həmin səmtdə tikililər bir 

bütöv olaraq həllini tapmış bu memarlıq ansamblının ətrafında cəmlənmişdir, 

və burada hökmdar sarayının yerləşdiyi içqala, Möminə Xatun dini 

kompleksi, dükanların cərgəsi bir-biri ilə uzlaşır ki, bu  da şəhərsalma və  

memarlığın yüksək inkişaf səviyyəsinə çatdığına dəlalət edir.  

Görkəmli memar, memarlıq-tikinti işinin ixtisas iyerarxiyasında ən yüksək 

pillə olan “şeyx əl-mühəndisin” təxəllüsünü daşımış Əcəmi ibn Əbü Bəkr 

Naxçlvaninin yaradıcılığı hərtərəfli öyrənilmişdir  [7,154].  Həm də bu məktəb 

Azərbaycan memarlığının inkişafına “...yeni memarlıq-texnoloji həllərin 

Şəkil 2. Yusif ibn Küseyir 

məqbərəsi 
 



Rayihə Əmənzadə 

 

18 

 

yaradılmasından tutmuş yeni kompozisiya üsullarının və memarlıq 

hissələnməsinin yeni sırasının yaradılmasınadək” çox böyük töhfələr vermişdir 

[2,52]. Öz bədii dəyəri heç vaxt köhnəlməyən, müstəsna dərəcədə yüksək bədii 

ifadəliliyə, bir-birinə bənzəyən həcm kompozisiyalarına  malik aramgahlar – 

Yusif ibn Küseyir (1162) və Möminə Xatun (1186/87) məqbərələri (sonuncu 

hündür kürsü üzərində ucaldılıb) bunu təsdiq edir. Nisbətən kiçik həcmdə 

olmasına baxmayaraq Yusif ibn Küseyir məqbərəsi  plastikanın zənginliyi, 

hissələnmə xətlərinin səlisliyi, bütöv və onun hissələrinin miqyas uyğunluğu 

sayəsində  qeyri-adi bütövlük təəssüratı yaradır [3, 42] 

Aradan hardasa iyirmi beş il sonra Əcəmi Azərbaycan memarlığında  ən 

əlamətdar tikililərdən biri, bütöv və detalların uğurlu nisbətinin tapılması, 

konstruksiyaları, əzəmətli həcm kompozisiyasına incəliklə işlənmiş, polixrom 

krujeva dekorun, o cümlədən bütün bunlarla cəm halda qeyri-adi  bütövlük və  

bitkinlik təəssüratı yaradan epiqrafikanın daxil edilməsi  ilə xarakterik  olan 

Möminə Xatun məqbərəsini ucaldır. Hər bir detalın müstəsna dərəcədə  

zərifliyi və düşünülmüş olması  heyrət doğurur, deyək ki, epiqrafikanın 

ümumi uzunluğu 500 m-ə çatır! [5,с.234].  

Bu tikiliyə yaraşıqlı səlislik və xətlərin təmizliyi, dekorativ bəzək olaraq 

həndəsi xarakterli dolğun ritmlər və kompozisiya mitivlərindən tərtib olunmuş 

tor şəklində toxumalar xasdır. Bununla yanaşı Möminə Xatun məqbərəsində 

böyük ustadın maddi strukturu tərənnüm etmək, texniki imkanların hislərin 

emosional dərinliyinə ötürülməsini həyata keçirməklə, ona ruh vermək ideyası 

ən yüksək dolğunluqla təcəssüm olunmuşdur. Bu və digər tikililərin aparıcı 

üslubi xarakteristikası  tikinti və  dekor materialının  üzvi vəhdətidir – bişmiş 

kərpic güclü estetik təsir faktoruna çevrilməklə, tikilinin memarlıq-bədii 

baxımdan işlənməsinin başlıca və əsas elementini təşkil etmişdir.   

Qoşa minarəli portal komposisiyasını Naxçıvan memarlıq məktəbinin ən 

böyük nailiyyətləri sırasına aid etmək mümkündür, bu, olsun ki, ilk dəfə Möminə 

Şəkil 2.  Möminə Xatun məqbərəsi 

 



Naxçıvanın orta əsr memarlığı probleminə dair 

 

19 

 

Xatun dini kompleksinin baş hissəsində, az sonra isə Qarabağlar kəndindəki 

komplesdə  görünmüşdür. Professor A.B. Salamsadə bu fikirdədir ki, bu,  orta 

əsrlərdə Şərq ölkələrində geniş yayılan əlahiddə dayanmış ikiminarəli portal 

kompozisiyasının təməlini qoymuşdur  [8 s.27,29,30,31]. Professor O. Aslanapa, 

Anadolu mədrəsələrinin fasad kompozisiyalarının formalaşmasında bu 

kompozisiyanın kənardan iqtibas olunduğunu göstərməklə,  bu tezisi 

dəstəkləmişdir  [1,с. 84-86]. 

   Cümə məscidi (XII əsr, bizim günlərədək qalmayıb) buradaca, Möminə 

Xatum kompleksi hüdudlarında inşa olunmuşdu. Bu irimiqyaslı qübbə mərkəzli 

tikili yaraşıqlı həcm kompozisiyası,  interyerin fəza kompozisiyasının plastik 

zənginliyi,  ornamental həllin müstəsna dekorativizmi ilə məscid-köşklərin 

(Qəzvində  və Sucasda cümə məscidləri) tipoloji qrupuna aiddir. 

  

 

 

                                                    Ədəbiyyat: 

 

1. Aslanapa O.  Türk sanatı.  Ankara, 1990 

2. Salamzadə A.,  Məmməd –zadə K. M. Azərbaycan  memarlığının 

Naxçıvan məktəbi abidələri. Bakı, 1977 

3. Амензаде Р., Композиционные закономерности монументальных 

сооружений Азербайджана X1 –XVII веков. Баку, 2007 

4. Буньятов З.М. Государство Атабеков Азербайджана. Баку,1978 

5. Ваидов С., Горчакова Н., Осипов-Степанов А. и др., Архитектура 

Азербайджана. Эпоха Низами. М.-Баку,1947 

6. Миклухо-Маклай Н. Д. Географическое сочинение  XIII в. На 

персидском языке. Ученые записки Ин-та востоковедения  АН 

СССР. Т.9, М.-Л.,1954 

7.  Николаев И.С. Профессия архитектора. М., 1984 

8. Саламзаде А. В. Аджеми сын Абубекра  Нахчывани. Баку, 1976 

 

 

 

 

 

Rayha  Amenzadeh 

 

On the problem of architecture of medieval Nakhchivan 

 

Key words: Azerbaijan, Nakhchivan, meydan, mosque, mausoleum 

In the article, the author dwells on one of the iconic unique ensembles 

of the Nakhchivan architectural school. A multifunctional meydan, consisting 



Rayihə Əmənzadə 

 

20 

 

of a majestic ensemble of buildings and structures, was located in the central 

part of Nakhchivan, where a multifunctional meydan was formed; the ruler’s 

palaces, the cult complex Momine Khatun, as well as a complex of civil 

buildings were organically combined here. 

 

 

 

Райха Амензаде 

 

К проблеме средневековой архитектуры Нахчывана 

 

Ключевые слова: Азербайджан, Нахчван, мейдан (площадь), 

мечеть, усыпальница.  

В статье автор останавливается на одном  из знаковых  уникальных 

ансамблей Нахчыванской архитектурной школы. Многофункциональный 

мейдан,   состоявший  из величественного ансамбля зданий и сооружений 

располагался  в  центральной части Нахчывана, и,  где органично 

сочетались – дворец  правителя, культовый комплекс Момине хатун, а 

также комплекс гражданских  строений. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 21-29  

21 

Rahibə Əliyeva 

AMEA-nın Memarlıq və İncəsənət  

İnstitutu memarlıq  doktoru, dosent, 

ŞÖBMA-nın və BMA-nın müxbir üzvü,             

rahibe_eliyeva@mail.ru  

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350552UOT 72.033 

NAXÇIVAN  ABİDƏLƏRİNİN ÖLKƏDAXİLİ VƏ XARİCİ 

ANALOQLARI   

Xülasə: Məqsəd Azərbaycanın Naxçıvan memarlığının ölkədaxili, 

Yaxın və Orta Şərqin xalqları memarlığının inkişafına təsirinin 

işıqlandırılmasından ibarətdir. Yaxın və Orta Şərqin bəzi vilayətlərində inşa 

edilmiş feodalizm dövrünün dini, xatirə və baştağ kimi müxtəlif tipli tikililərin 

yaranması və formalaşması, səlcuqların hakimiyyəti zamanı və daha erkən 

dövrdə Azərbaycan, xüsusilə Orta Asiya, İran, İraq, Türkiyə və digər ölkələrin 

daxil olduğu bu böyük bölgənin müxtəlif vilayətləri arasında yalnız 

memarlıqda öz əksini tapmış, canlanmış çoxtərəfli mədəniyyət əlaqələri yer 

almışdır. Əlaqələrin real təcəssümləri arasında azərbaycanlı ustaların 

ölkədaxili, bəzən doğma yerlərdən uzaqlarda yaratdıqları memarlıq əsərlərini 

qeyd etmək lazımdır.   

Açar sözlər: Naxçıvan abidələri, ölkədaxili və xarici analoqlar, 

qarşılıqlı əlaqələr, dini, xatirə tikililəri, baştağlar, ustalar, Yaxın və Orta Şərq. 

Giriş. Orta əsrlər dövründə Azərbaycanda 4 memarlıq məktəbi 

formalaşmışdır. Aran (XI), Naxçıvan (XII), Şirvan (XIV-XV), Təbriz (XV) 

memarlıq məktəbləri yerli iqlim, landşaft, tikinti materiallarından asılı olaraq 

formalaşmışdır. Bu  dövr həyatın ticarət, mədəniyyət, siyasət və s. kimi bir 

çox sahələrində istər istiqamət, istərsə də xarakterinə görə canlandırılmış və 

müxtəlif əlaqələrin zamanıdır. Əlaqələrin real təcəssümləri arasında 

azərbaycanlı ustaların ölkədaxili, bəzən doğma yerlərdən uzaqlarda 

yaratdıqları memarlıq əsərləri, eləcə də Yaxın və Orta Şərqin qonşu  

ölkələrinin memarlığına  və  dövrünə xas olan  kompozisiya, konstruksiya və 

dekorativ tətbiqi sənət nümunələrinin öz əksini tapdıqları və Azərbaycan 

ərazisində qorunub saxlanmış tikililərini qeyd etmək lazımdır.

Haqqında danışdığımız əlaqələr müəyyən dərəcədə bu və digər 

abidələrin yaradılması zamanı memarlıq həllinə təsir edir, bəzən isə müəyyən 

tikili növlərinin yaranması və formalaşmasına təkan verərək, onların bu geniş 

regionun müxtəlif vilayətlərində təşəkkülü və inkişafına dəstək olmuşdur. 

Məqsəd Azərbaycanın Naxçıvan memarlığının  ölkə daxilində, Yaxın və Orta 

Şərq memarlığının inkişafına təsirinin işıqlandırılmasından ibarətdir.  



Rahibə Əliyeva 

 

22 

 

Naxçıvan memarlığının şah əsərlərini yaratmış memar-ustad Əcəmi 

Əbubəkr oğlu üçün səciyyəvi olan memarlıq üsulları Naxçıvan və ona qonşu 

ərazilərdə yaradılmış bir sıra abidələrdə də bu və ya digər formada təzahür 

edir. Azərbaycanda bu təsir geniş ərazini əhatə edərək şimalda Bərdədən 

tutmuş cənubda Həmədan və Zəncanadək yayılmışdı.Əcəmi Əbubəkr oğlu 

Naxçıvani Azərbaycanda İntibah dövrünün memarlıq sahəsində yaratdığı 

nadir memarlıq əsərləri ilə dövrün aparıcı qüvvəsinə çevrilmişlər. Elmlə 

sənətin qırılmaz vəhdətini yaradan memar, yüksək səviyyəli biliklərini gözəl 

sənət əsərlərinə tətbiq etməklə dünya şöhrətli nadir memarlıq inciləri yarada 

bilmişdir. Bu təkcə sənətkarı deyil, eləcə də Azərbaycanı dünyaya tanıtmaqda 

bir vasitə olmuşdur. (şək.1,2) 

 

 
        

Şəkil 1. Cümə məscidi, Mömünə xatun türbəsi və baş tağ 

 

Əcəmi üçün səciyyəvi olan memarlıq üsulları Naxçıvan və ona qonşu 

ərazilərdə yaradılmış bir sıra abidələrdə də bu və ya digər formada təzahür 

edir. Bəs Naxçıvan memarlıq məktəbi Azərbaycan memarlığının inkişafına nə 

vermişdir? 

Əcəminin türbə memarlığı sonrakı əsrlərdə Qarabağlar (XIV), Gülüstan 

(XIII), Bərdə (XIV) türbələrində öz əksini tapmışdır. Qarabağlar türbəsi və 

Şəkil 2. Yusif Küseyir oğlu, Mömünə xatun, Qarabağlar və 

Gülüstan türbələri 
 



Naxçıvan  abidələrinin ölkədaxili və xarici analoqları  

 

23 

 

Füzuli rayonunu Babı kəndindəki Şeyx Babı xanəgahı Atabəylər 

kompleksinin cüt minarəli giriş baş tağı ilə eyni kompozisiyaya əsaslanır.  

Naxçıvan şəhərindən 40 km şimal-qərbə doğru, Qarabağlar kəndində 

orta əsr memarlıq kompleksi yerləşir. Hazırda kompleks XIV əsrə aid kərpic 

türbə, baş tağı  cinahlardan qoruyan,  iki uca minarə və portalla türbə arasında 

yerləşən, çox ehtimal ki, dini bina ilə təmsil olunur. Baş tağ (portal) üzərində 

qalmış kitabə parçasında güman ki, Elxanilər sülaləsindən olan Abaka xanın 

arvadı Koday xatunun adı xatırladılır. Naxçıvanın ilkin minarələrinə ən 

səciyyəvi misal olan Əcəmi yaradıcılığının məhsulu olan tikililər yuxarı tac 

hissələrini itirdikdən sonra qeydə alınmışdır. Lakin Orta Asiya minarələrinə 

məxsus izafi yoğunluğundan tamamilə azad olan Naxçıvan minarələrində 

gövdələrin hiss olunacaq dərəcədə nazikləşdirilməsi bir daha göstərir ki, 

burada müəyyən təkamül prosesi artıq yekunlaşmışdır.  

Qülləvari türbələr tipinə aid edilən, Mömüə Xatun türbəsinin 

memarlığından bəhrələnən Qarabağlar tübəsinin diametrin 10 m, hündürlüyü 

16 m-dir. Daş kürsülük üzərində ucaldılmış kərpic qüllə özünün 

monumentallığı ilə diqqəti cəlb edir. Qabırğavari konstruksiyaya əsaslanan 

türbənin kərpic blokların düzülüşü ilə yaratdığı dekor, türbəni daha baxımlı 

etmişdir. Mavi kaşının yaratdığı rəng çalarlarında “Allah” sözünün 

eksteryerdə təkrar olunması xüsusi gözəllik bəxş edir. Bu cür bəzək işlərinə 

Bərdə türbəsində də təsadüf olunur. XIII əsrdə Naxçıvanın Xaraba Gilan səhər 

yerində (Ordubad) 1979-cu ildə aşkarlanmış bir türbənin qalıqlarında Əcəmi 

memarlığının izləri açıqlanmışdır. Şərti olaraq “Gilan türbəsi” adlandırılan bu 

abidə ölü şəhərin mürəkkəb relyefinin ən fəal nöqtələrindən birində, iri bir 

təpənin yamacındadır [1]. İki hissədən ibarət türbənin sərdabə hissəsi qalmış, 

yerüstü qülləsi ucub-dağılmışdır. Sərdabənin planı içəridə səkkizbucaqlı, 

bayırda isə düzbucaqlı biçimdədir. Gilan sərdabəsində örtüyün ortasında, 

interyerin mərkəzində ucalan göbələkvari-yuxarıya doğru genişlənən sütuna 

dayanır. Sütun planda səkkizbucaqlıdır. Buna bənzər mərkəzi dayaq sütunu 

Naxçıvanda Əcəmi yaradıclığının məhsulu olan Möminə xatun türbəsinin 

sərdabəsində rast gəlinirç (H 86). Sütunların mövcudluğu örtük 

konstruksiyasının dayanıqlığını təmin olunmasından irəli gəlir. Digər belə bir 

nümunəyə isə Marağadakı Qırmızı Günbəd (1148)  türbəsində təsadüf olunur. 

Maraqlıdır ki, hər üç abidə Azərbaycanın mərkəzi hissəsində - Naxçıvan 

memarlıq məktəbində öz həllini tapmışdır. 

Əcəmi yaradıcılığının memarlıq detallarından bəhrələnən daha bir türbə 

Naxçıvanın Culfa yaxınlığındakı Gülüstan türbəsidir. Bu türbə Naxçıvan 

memarlarının yaratdığı daş sənəti incisidir. Üslub xüsusiyyətlərinə görə XIII 

əsrin başlanğıcına aid edilir. Gülüstan türbəsi sərdabə qatı yer üstünə 

qaldırılan və ona görə eksteryeri ikiqatlı quruluş alan qülləvari türbə tipinə 

aiddir. Bütünlükdə qırmızı tufdan ucaldılan türbənin üzləri incə profilli 

qabarıq tinlərin yuxarıda haçalanması yolu ilə tağçalara çevrilmişdir. 



Rahibə Əliyeva 

 

24 

 

Əcəminin Naxçıvanda ucaltdığı iki bəlli türbə  kimi Gülüstan türbəsinin 

tağcalarının içi naxışla doldurulmuşdur. Mürəkkəbliyinə və dekor 

zənginliyinə görə Gülüstan türbəsinin naxışları yalnız Möminə xatun 

türbəsinin bəzəkləri ilə tutuşdurula bilər.  

Azərbaycan sovet memarlığının ilk addımlarından başlayaraq Əcəminin 

əsərləri milli memarlıq irsinin cazibədar bir mənbəyinə çevrilmişdir. 1926-cı 

ildə Gəncədə böyük Nizaminin qəbri üzərində yaradılması nəzərdə tutulan 

türbənin layihəsi üçün keçirilən müsabiqədə iştirak edən Sadıq Dadaşov və 

Mikayıl Hüseynov Əcəmi irsindən bəhrələnmişdir. Möminə xatun türbəsini 

nümunə kimi qəbul edən gənc memarlar, XII əsrin dahi sənətkarı Nizaminin 

türbəsini o dövrün görkəmli memarının sənətkarlığı səviyyəsində qəbul 

edərək, hər iki dahini öz yaradıcılıq işlərində cəmləşdirmiş və XII əsrin türbə 

memarlıq üslubunu əsas götürmüşlər. Daha sonralar Şuşa şəhərindəki Molla 

Pənah Vaqif türbəsinin memarlıq kompozisiyasının həllində memar Ə.V. 

Salamzadə və C.İ.Kanukov, Naxçıvandakı H.Cavid məqbərəsinin inşasında 

memar R.Əliyev qülləvari türbələrdən gələn memarlıq ənənələrindən 

bəhrələnmişlər.   

XII əsrdən sonra Əcəminin Naxçıvandakı abidələri bir nümunə kimi 

müxtəlif sənətkarlara nəinki ölkə daxilində və hətta Azərbaycanın 

sərhədlərindən  uzaqlarda da öz təsirini göstərmişdir. 

Yaxın və Orta Şərqin bəzi vilayətlərində inşa edilmiş feodalizm 

dövrünün dini, xatirə və baştağ kimi müxtəlif tipli tikililərinin yaranması və 

formalaşmasının aparılmış təhlili əsasında belə bir nəticəyə gəlmək olar ki, 

səlcuqların hakimiyyəti zamanı və daha erkən dövrdə, xüsusilə Orta Asiya, 

İran, İraq, Türkiyə, Azərbaycan və digər ölkələrin daxil olduğu bu böyük 

bölgənin müxtəlif vilayətləri arasında  memarlıq əlaqələri öz əksini tapmışdır.  

 Bu birlik onların memarlığının sonrakı yaranışına və inkişafına xeyli 

dərəcədə təsir göstərmişdir. Həmçinin böyük əminliklə demək olar ki, 

feodalizm dövrünün Yaxın  və Orta Şərqin müxtəlif vilayətlərinin 

memarlığının inkişafı prosesində orta əsr Naxçıvandan olan ustalar heç də az 

əhəmiyyət kəsb etməyən rol oynamışdır. Onların istedad və ustalığı sayəsində 

yetişmiş ustad-memarlar digər ölkələrin növbəti çox sayda tikililərinin 

formalaşmasına təsir göstərən  və ideyasına görə maraqlı,  memarlığı üzrə 

təkrarolunmaz və icrasına görə yüksək keyfiyyətli əsərlərin yaranmasına 

köməklik göstərmişdir. Bursa, Qahirə, Bağdad, Dəmirqapı (Dərbənd), Herat, 

Səmərqənd və s. şəhərlərdəki bir sıra memarlıq abidələrində Azərbaycan 

memarlarının "imzaları" qalmışdır. Bursa şəhərindəki ünlü Yaşıl türbənin 

(1420-21) nəfis naxışlarla bəzədilmiş qapılarını azərbaycanlı usta Əhməd 

Təbrizli hazırlamışdır. Türbənin yaxınlığındakı Yaşıl Camenin (1424) 

mehrabını Təbriz ustaları özlərinin hazırladıqları müxtəlif boyalı çinilərlə 

bəzəmişlər. Çaldıran vuruşmalarından (1514) sonra I Sultan Səlim tərəfindən 

İstanbula aparılmış Azərbaycan memarı Əli Təbrizli (Əsir Əli, Əcəm Əli 



Naxçıvan  abidələrinin ölkədaxili və xarici analoqları  

 

25 

 

təxəllüsləri ilə də tanınmışdır) İstanbuldakı Topqapı sarayının baştağını və 

Sultan Səlim məscidini (1522) tikmişdir. Təbrizli Məhəmməd Xocabəy 

oğlunun Səmərqənddə, təbrizli usta Məhəmməd Yusif Şəhrisabzda, Əhməd 

şah Bağdadda, Arandan Məhəmməd Mahmud oğlu Amasiyada və s. bir  sıra 

abidələrin ustad və memarı olmuşdur. Bu sahədə alim Ə.V. Salamzadə, 

L.S.Bretanitski, C.Qiyasi, F.Məmmədovun tədqiqatları mövcuddur. [5, 2] 

(şək.3) 

 
 

Şəkil 3. Orta əsr Azərbaycan memar-ustalarının işlədikləri ərazilərin 

xəritəsi (Ə.V.Salamzadə) 

 

XIV əsrə qədər kitabələrdə özlərini naxçıvanlı adlandıran memarlar 

təmsil etdikləri memarlıq məktəb ənələrini səmərəli və qabarıq şəkildə davam 

etdirmişlər. Buna əmin olmaq üçün Cuğa, Marağa, Qarabağlar, Bərdə, 

Həmədan, Səlmac, Xuov, Urmiya abidələrini xatırlamaq kifayətdir. Bununla 

belə hətta sonralar da, Naxçıvan məktəbinin zəiflənməsinə baxmayaraq, 

Əcəmi ənənələri əsrlər boyu davam etmiş və bizim zəmanəmizədək gəlib 

çatmışdır.Qülləvari türbələrin ən kamil nümunələrinin yaradılmasında təkcə 

Naxçıvan şəhərindən deyil, bu məktəbin təsir dairəsinin əhatə etdiyi digər 

şəhərlərdən çıxmış Naxçıvan memarlarının əməyi böyük olmuşdur.Əcəmi 

tərəfindən yaradılmış Naxçıvan abidələri əsrlər boyu yalnız Azərbaycanda 

deyil onun hüdudlarından çox uzaqlarda təqlid olunmağa layiq memarlıq 

nümunələrindən olmuşdur. 

Mömünə xatun və Yusif  Küseyir oğlu türbələri Yaxın və Orta Şərqin 

müxtəlif vilayətlərində oxşar olan bir sıra tikililərin meydana gəlməsi üçün 

nümunə olmüşlar. [1] Azərbaycan ustalarının tikinti mədəniyyəti birbaşa və 

ya dolayısı yolla, memarlıq abidələrinin tərtibatında öz əksini tapmış Xorezm 



Rahibə Əliyeva 

 

26 

 

ustalarına təsir göstərmişdir. Səkkizguşəli plan və ikiyaruslu –sərdabə 

quruluşlu Yusif Küseyir oğlu türbəsinin analoqu olaraq Türkmənistanda 

Fəxrəddin Razi (XIII), Künya-Ürqənçdəki Əbdül Müzəffər Təkəş (XII-XIII), 

Türkiyədə Əhlat şəhərində məqbərələr misal ola bilər.  

Mömünə xatun türbəsinin onüzlü plan quruluşu,dekorativ tərtibatı, iki 

hissəli sərdabə və türbə həlli ilə İranda Xorasan türbələri, Türkiyədə Axlat və 

Ərzurum türbələri, Marağada Qumbadi-Kabud (1184), Dairəvi türbə(XII), 

Səmərqənddə Şahi-Zinda məqbərələrində bu və digər  memarlıq kompozisiya 

xüsusiyyətləri ilə öz əksini tapmışdır. (şək.4) Türbənin fasadındakı dərin 

olmayan tağçalarında bir-birini təkrarlamayan astroloji ornamentlər, kaşılı 

bəzəklər, epiqrafik yazılar memarın yüksək intelektinin məhsulu olmaqla, 

sadaladığımız abidələrə örnək olmuşlar. 

Qarabağlar türbəsində tətbiq olunmuş fasaddakı “qabırğavari” 

(qofrirovaniya) konstruksiyalar Türkmənistanın qədim Mərv şəhərində çiy 

kərpicdən tikilmiş Qız-qalasının qalıqlarında, Rabat Malik karvansarasında, 

Özbəkistanda Car-Kurqan minarəsində, İranda Radkan və Kişmar 

türbələrində, Özbəkistanda Termezdəki minarəni misal göstərmək olar. Bu 

nümunələr əsasən xatirə tikililərində daha çox diqqəti cəlb edir. Bu üslub 

əvvəl konstruktiv, sonralar isə dekorativ xüsusiyyətlər almışdır. Qarabağlar 

türbəsinin fasadında “Allah” sözünün bütün fasad boyu kaşılı kərpiclərlə 

təkrarlanması Xiovdakı (XIV) mavzoleydə təkrarlanır. Plan və kompozisiya 

həlliilə Naxçıvan türbələrinə yaxın olan Marağadakı Qunbade Qafariyyə 

(XIV) mavzoleyi interyerdəki dekor tərtibatı ilə Qarabağlar türbəsinin analoqu 

hesab oluna bilər. [3] 

Naxçıvan baştağ tikililərinə analoji olaraq Türkiyənin Ərzurumdakı 

Çiftə-minarələri (1253), Sivasdakı Göy mədrəsəni (1271-1272), İranda 

Abarkuxdakı Nizamiyyə məscidinin baş tağını (XIII-XIV), Teymurilər 

dövrünün Orta Asiyanın  baştağlarını göstərmək olar. Səmərqənddəki Bibi-

xanım məscidinin (1399-1404), Uluqbəy (1417-1420), Şir-dor (1619-1636) 

mədrəsələrinin baştağ kompozisiyalarının məhz Əcəmi yaradıcılığından 

bəhrələnən azərbaycanlı sənətkarlar tərəfindən yaradılması epiqrafik 

kitabələrdə öz əksini tapmışdır. [4] 

Öz dekorativ tərtibatı, kürsülük üzərində inşa olunması ilə qərbdə 

Anadolu yarımadasından, şərqdə  isə Volqaboyu və hətta Ural abidələri, hətta 

orta əsr Bulqar türbələri (XIV) və Rusiyanın Çelyabinsk vilayətində yerləşən 

Kəsəməni adlanan abidə (XIV-XV) kimi xatirə tikililərini Gülüstan türbəsinin 

analoqu kimi təqdim etmək olar. Türkiyənin Əhlat şəhərində Buqatoy Ekə, 

Ərzurumda, Kayseridə “Dener” məqbərələrində də bu analogiya öz əksini 

tapmışdır. (şək.5) 

 



Naxçıvan  abidələrinin ölkədaxili və xarici analoqları  

 

27 

 

             
 

Şəkil 4. Marağa Qunbadi-Kabud,  Radkan- Qülləvari türbə, Türkiyə- 

Əhlat şəhərində türbə 

 

    
Şəkil 5. Gülüstan türbəsi və analoqları; Əhlat şəhərində Buqatoy 

Aka(Türkiyə),Ərzurumda(Türkiyə),Kayseridə “Dener”(Türkiyə) 

məqbərələri 

 

Nəticə: Aparılmış təhlil əsasında belə bir nəticəyə gəlmək olar ki, 

səlcuqların hakimiyyəti zamanı və daha erkən dövrdə, xüsusilə Orta Asiya, 

İran, İraq, Türkiyə, Azərbaycan və digər ölkələrin daxil olduğu  böyük 

bölgənin müxtəlif vilayətləri arasında “kub formalı qülləvari”, “konusşəkilli 

qülləvari” və “qabırğavari” türbələr qrupunun formalaşması, yayılması, həmin 

dövrlərdə ucaldılmış cinahlardakı qoşa minarələri olan baştağ qurğuları, 

həmçinin  Yaxın və Orta Şərq regionunda sonralar ucaldılmış analoji inşaat 

qurğuları Naxçıvan memarlıq məktəbinin, memar-ustad Əcəmi Əbubəkr oğlu 

Naxçivaninin yaradıcılığının təsir dairəsində yetişmiş ustaların yaradıcılıq 

məhsullarıdır. 

Əcəmi Əbubəkr oğlunun qüdrətli sənətkarlığı və nadir mühəndislik 

qabiliyyəti onun əsərlərinin 888-ci baharını yaşatmasını təmin etmişdir. Bu 



Rahibə Əliyeva 

 

28 

 

nadir abidələr memarın yaratdığı Möminə xatun türbəsinin frizində həkk 

etdiyi kimi “Biz öləcəyik, bu isə yadigar qalacaq” sözlərini doğruldaraq onun 

istedad sahibi olduğunu bir daha sübut edir və xatirəsini əbədiləşdirir. 

Ümidvarıq ki, 2026-cı ildə 900 illlik yubileyi keçiriləcək dünənin, bu günün 

və gələcəyin memarlarına öz yaradıcılığı ilə örnək olan Əcəmi Əbubəkr oğlu 

Naxçıvani öz əsərləri ilə əsrlər keçsə də yaşayacaqdır.       

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Əliyeva R.Ş. Memar Əcəmi Əbubəkr oğlu Naxçıvani- Bakı,2013 

2. Qiyasi C. Nizami dövrü  memarlıq abidələri- Bakı,1991 

3. Məmmədzadə K.M. Azərbaycanın inşaat incəsənəti-Bakı, 1983 

4. Məmmədov F.Q. Orta əsrlər Azərbaycan memarlıq məktəblərinin 

əlaqələri-Bakı,2013 

5. Useynov M, Bretanitskiy L., Salamzadə A. Azərbaycanın memalıq tarixi-

Bakı,1963 

 

 

 

Rahiba Aliyeva 

 

Local and foreign analogues of Nakchivan monuments 

 

Keywords: Nakhchivan school of architecture, mutual relations, 

religion, memorial buildings, capitals, masters, Near and Middle East. 

The goal is to illuminate the influence of Nakhchivan architecture of 

Azerbaijan on the development of the architecture of the people”s of the 

Middle East and the Near East. The emergence and formation of various types 

of religious, memorial and bastagh buildings built in some provinces of the 

Near and Middle East, during the rule of the Seljuks and in the earlier period, 

Azerbaijan, especially Central Asia, Iran, Iraq, Turkiye and other countries of 

this large region included among the provinces, there were revived multilateral 

cultural relations, reflected only in architecture.Among the real manifestations 

of relations, it is necessary to mention the architectural works created by 

Azerbaijani masters inside the country, sometimes far from their native places. 

 

 

 

 

 



Naxçıvan  abidələrinin ölkədaxili və xarici analoqları  

 

29 

 

Рaхиба Алиева 

 

Внутренние и зарубежные аналоги Hахчиванских памятников 

 

Ключевые слова: памятники Нахчывана, отечественные и 

зарубежные аналоги, взаимоотношения, религиозные, мемориальные 

сооружения, столицы, мастера, Ближний и Средний Восток. 

Цель – осветить влияние нахчыванской архитектуры 

Азербайджана на развитие архитектуры народов Ближнего и Средного 

Востока. Возникновение и формирование различных типов культовых, 

мемориальных и портальных построек в период феодализма, 

построенных в некоторых провинциях Ближнего и Среднего Востока, во 

времена правления Сельджуков и в более ранний период, в 

Азербайджане, особенно в Средней Азии, Иране, Ираке, Турции и 

другие  страны входили  этого большого региона. Среди провинций 

возродились многосторонние культурные связи, нашедшие отражение 

только в архитектуре. Среди реальных проявлений отношений следует 

отметить архитектурные произведения, созданные азербайджанскими 

мастерами внутри страны, порой вдали от родных мест. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 30-38  

30 

Самира Абдуллаева 

Институт Архитектуры и Искусства НАНА, 
член корреспондент МААСВ, 

профессор МААМ, доцент 

memar_s@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350624УДК 711.45 

ГРАДОСТРОИТЕЛЬНОЕ НАСЛЕДИЕ НАХЧЫВАНА 

Аннотация: Нахчыван занимает исключительно важное место в 

истории культуры страны и особенно в развитии средневековой 

архитектуры Азербайджана. Сохранившийся до наших дней памятники 

архитектуры являются шедеврами средневекового зодчества 

Азербайджана мирового значения. Однако в наши дни от исторической 

части города почти ничего не осталось. Из-за сноса ветхих строений, 

которые представляли образцы жилой народной архитектуры, 

сохранились лишь две - три небольшие основные направляющие улицы. 

Только незначительная часть жилых кварталов сохранилась в близи 

мавзолея Момине-хатун. Почти все дома находятся в аварийном 

состоянии. 

На сегодняшний день функциональность и архитектурное 

исполнение построенных в Нахчыване зданий не находятся на должном 

уровне. С целью устранения этих недостатков в настоящее время 

готовится генеральный план города Нахчыван. Реализация 

"Государственной программы социально-экономического развития 

Нахчыванской Автономной Республики на 2023-2027 годы" изменит 

облик города Нахчыван и регионов НАР, станет большим стимулом для 

ее развития. 

Ключевые слова: Нахчыван, город, планировочная структура, 

цитадель, шахристан, рабад, мехелле, генеральный план. 

Нахчыван имеет многовековую историю и как самая древняя земля 

Азербайджана, богата материально-культурными памятниками старины. 

Этот край был населен уже в глубокой древности, о чем свидетельствуют 

археологические раскопки, проводимые до сих пор на территории 

Нахчыванской АР, что в эпоху неолита здесь проживали местные 

племена, занимались различным хозяйством и областями искусства. 

Большое количество укреплённых городищ, поселений, крепостей и 

башен, являются свидетелями истории культуры азербайджанского 

народа.  

mailto:memar_s@mail.ru


Градостроительное наследие Нахчывана 

 

31 

 

Как и другие исторические города мира, так и Азербайджанские из 

укрепленных античных и средневековых поселений развились в 

крупные административные, торгово-ремесленные и культурные 

центры.  В некоторых из них (Шуша, Шеки) сохранилась архитектурная 

планировка сети улиц и кварталов.  

Точный год основания Нахчывана до сих пор остается предметом 

споров. Первая письменная информация о Нахчыване встречается в 

произведении Клавдия Птоломея «География» (II век до н.э.). В городе 

Нахчыван, расположенном на большом караванном пути, в эпоху 

Сасанидов (VI – VII в.в.), на монетных дворах чеканились серебряные 

монеты, на которых было написано слово «Нахч». 

Нынешний город Нахчыван разросся из предместий средневековой 

крепости Йезидабад (ныне называется Старая крепость «Кёхня 

гала» расположенная на юго-востоке города) (рис.1).  

 Предположительно крепость была построена по заказу 

сасанидского правителя Йездегерда III (623(633)-651(652)). Однако 

история местности уходит еще дальше вглубь веков. Об этом 

свидетельствуют многочисленные памятники истории и находки, 

полученные в ходе археологических раскопок. Подобно другим городам 

мусульманского Востока, Нахчыван также имел трехсоставную 

структуру: цитадель (ичкала), собственно город (шахристан) и пригород 

(рабад). В средние века город приобрел традиционно мусульманский 

облик с характерной топографической структурой, и знаковыми 

монументальными сооружениями. 

Рисунок 1. План крепости Иезидабад 

 



Самира Абдуллаева 

 

32 

 

Не смотря на различные экономические и политические 

потрясения, в средневековье, Нахчыван был одним из крупнейших 

закавказских городов на Великом Шелковом пути. Хорошо развитый и 

процветающий город становится не только торгово-экономическим и 

политическим, но и одним из культурных центров Азербайджана. 

Строятся многочисленные медресе, мечети, караван сараи, торговые 

ряды базары и т.д. [2, c.10] 

В период правления династии Ильдегизидов в XII – XIII столетиях  

Нахчыван стал столицей обширной империи. В это время 

сформировалась Нахчыванская архитектурная школа, ведется 

интенсивное строительство крупных знаковых культовых сооружений, 

дошедших до наших времен. Были построены множество крепостей, 

дорог и даже огромные мосты через Аракс. 

Расположенный на древних караванных путях из Азии в Европу и 

обладая природными богатствами, город социально и экономически был 

хорошо развит. Это и являлось причиной неоднократных нападений и 

разрушений, что естественным образом отражалось на развитии города 

в целом. Несмотря на это город, во все периоды своего существования, 

вновь и вновь восстанавливался из руин.  

Свидетельством монгольского нашествия служат остатки Бёюк-Гала 

(Большая крепость), представляющая собой оплывшее, почти 

полностью разрушенное, но огромное 200 на 400 метров городище. 

Внутри него после очередной войны с турками, примерно через 1000 лет 

после Ездигерда была построена персидская Малая крепость Нарын-

кала. (рис.2) 

 

Рисунок 2. Ворота и стены Нарын-кала  

 



Градостроительное наследие Нахчывана 

 

33 

 

На российских военно-инженерных планах 1827 г. в планировке 

города нашло свое отражение лишь останки некогда монументальных 

строений…. Очевидно, что многие сооружения, существующие еще в 

XVII веке к концу XVIII века, были полностью разрушены и город 

потерял свое былое величие. [2, c.11], ( рис.3). 

По чертежам 1827 г. в планировочной структуре города можно 

было определить исторический центр и назначение оставшихся 

сооружений. Ядро города составляла цитадель с ханским дворцом, 

окруженные стенами с башнями и отдельно стоящей дворцовой 

мечетью, мавзолей Момине-хатун, главная мечеть города, 

расположенные на центральной площади неправильной формы, по 

периметру которой размещались торговые ряды и караван сарай. На эту 

центральную площадь выходила дорога из Тебриза. 

 

 

При укреплении города Нахчыван были учтены географические 

особенности местности – край плоскогорья реки Аракс, склоны гор. 

Стены города охватили плоскую вершину склона, которая возвышается 

над уровнем долин на 30 м. Почти квадратная в плане цитадель со 

сторонами 140 м укреплена стенами с сохранившейся шириной 3,5 м при 

высоте 8 м.  

Рисунок 3. План города Нахчыван 1827 г. 

 



Самира Абдуллаева 

 

34 

 

Как и в других средневековых городах Азербайджана, наряду с 

внутри крепостной застройкой значительное строительство велось и вне 

крепостных стен. Шахристан – жилая застройка города, была 

расположена к западу от цитадели и окружена линией оборонительных 

стен, соединяя часть города с юго-восточным углом цитадели. Характер 

застройки был достаточно свободным и разрозненным, что 

обусловливалось наличием приусадебных территорий с густо 

засаженными садами.  

Весь шахристан – жилая застройка Нахчывана делилась на районы 

по профессиональным, родовым и др. признакам, так называемые 

«мехелле». [4, с.142-143] «Мехелле» состояли из узких улочек, 

переулков, тупиков и примыкающих к ним отдельных жилых усадеб. 

Центром «мехелле» была квартальная площадь с мечетью и водоемом. 

Часто площадь была окружена деревьями, в тени которых горожане 

могли насладиться прохладой в жаркие дни. Неподалеку от мечети 

находилась медресе и баня. Иногда на квартальной площади размещался 

небольшой базар с лавками ремесленников.     

Планировка «мехелле» подчинялась архитектурно-планировочной 

структуре всего города. Однако каждый квартал в зависимости от 

рельефа местности приобретал различные живописные формы и 

самобытный колорит. 

В наши дни от планировочной структуры города почти ничего не 

осталось. Из-за сноса ветхих строений (которые представляли образцы 

жилой народной архитектуры) сохранились лишь две - три небольшие 

основные направляющие улицы. Лишь незначительная часть жилых 

кварталов сохранилась в близи мавзолея Момине-хатун. Почти все дома 

находятся в аварийном состоянии.  

По схематичному плану (рис. 4) четко прослеживается наиболее 

значительное скопление кварталов в центральной части города, 

представляющие собой исторически сложившийся костяк городской 

территории. Названия эти кварталов сохранились и дошли до наших 

дней, что позволяет жителям и сейчас ориентироваться в жилой 

застройке города. 

С древних времен город Нахчыван был разделен на 4 квартала. 

Сарванлар, Шахаб, Алихан и район Гурдлар. О названии каждого района 

ходят различные легенды и рассказы. Позже, с ростом населения и 

усилением миграций из регионов, к этим четырем кварталам добавились 

новые, всего в Нахчыване насчитывалось 13 кварталов. Это кварталы 

Орудж, Хохнигала, Хошулу, Чапархан, Зийларх, Биличи, Хойлу, 

Галали, Узундара. По сведениям, предоставленным в 1831 году, в этих 

кварталах проживало 1330 семей численностью 5470 человек. 



Градостроительное наследие Нахчывана 

 

35 

 

Эти старые кварталы сохранили свое существование и традиции 

даже в наше дни. Территории и границы Шахаба, Алихана, Гурдлара, 

Агамали, Чухура, Хинкаба и других кварталов до сих пор четко  не 

определены. Конечно, в то время, когда во всем мире идет процесс 

глобализации, маленьким кварталам «мехелле» трудно полностью 

сохранить свои особенности и самобытность. Однако оказавшись на 

узких улочках этих жилых кварталов можно почувствовать дыхание 

древней истории.  

В 1950 – 1960 годах во многих городах Азербайджана в том числе 

и Нахчыване велись значительные градостроительные работы. На месте 

старой хаотичной застройки возводятся крупные жилые кварталы. Город 

получил четкую планировочную структуру с сохранением 

существующих основных магистралей: двух параллельных улиц – 

Рисунок 4. Схематичный план «мехелле» г. Нахчыван  

(По Р.Салаева) 



Самира Абдуллаева 

 

36 

 

проспект Гейдара Алиева (бывший проспект Ленина и улица Пушкина), 

и перпендикулярным ему улицей Г. Джавида. Система основных 

магистралей упорядочила существующую застройку и создала условия 

для дальнейшего планомерного развития города.  

В этот же период строятся здание Драматического театра (1964, 

архитекторы Э. Исмаилов, Г. Меджидов.), Обкома партии (1965, 

архитектор Ю. Ибрагимов), Совета министров республики. Эти 

сооружения сформировали новую центральную площадь города. Были 

разбиты новые городские парки и скверы. [3, с.76] 

При выполнении нового генерального плана были предусмотрены 

организация зоны отдыха в районе водохранилища Узуноба, лесопарк 

вокруг него должен был соединиться с городом рекреационной зоной. 

Вокруг архитектурных памятников мавзолеев Юсиф ибн Кусеира и 

Момуне-хатун создаются буферные зоны из зеленых насаждений, 

которые входят в систему озеленения города.  В 1970 – 1980-е годы 

Нахчыван застраивается по генеральному плану 1968 года (архитекторы 

У. Ибрагимова, Н. Мамедбейли). 

В 1984 году возникла необходимость разработки нового генплана, 

согласно которому город стал активно развиваться. В этот период 

архитектурно планировочное решение базируется на главных продольных 

магистралях, идущих с севера на юг и поперечных направлений.  Все эти 

магистрали связаны с общегородским центром и имеют выходы на 

внешние трассы междугороднего направления. [1, с.179] 

В истории культуры страны особенно в развитии средневековой 

архитектуры Азербайджана Нахчыван занимает исключительно важное 

место. Сохранившийся до наших дней памятники архитектуры являются 

шедеврами средневекового зодчества Азербайджана мирового значения. 

Однако на сегодняшний день функциональность и архитектурное 

исполнение построенных в Нахчыване зданий не находятся на должном 

уровне. С целью устранения этих недостатков в настоящее время 

готовится генеральный план города Нахчыван. Одним из необходимых 

шагов для разработки генерального плана города Нахчывана является 

строительство социального жилья. В рамках государственной 

программы будут построены жилые комплексы, и с этой целью уже 

начато выделение соответствующих земельных участков на территории 

города. Реализация "Государственной программы социально-

экономического развития Нахчыванской Автономной Республики на 

2023-2027 годы" изменит облик города Нахчыван и регионов НАР, 

станет большим стимулом для ее развития.  

 

 

 



Градостроительное наследие Нахчывана 

 

37 

 

Литература: 

 

1. Нагиев Н.Г., Современное градостроительство Аербайджанской 

Республики, изд. «Азербайджан», Баку 2011, «Təhsilişçisi»,  с.238 

2. Салаева Р., Нахчыван – наследие архитектуры, изд. «Азербайджан», 

Баку 2002,  с. 238 

3. Саламзаде А., Мамедзаде 

4. Усейнов М., Бретанцкий Л., Сааламзде А., История архитектуры 

Азербайджана, Москва 19563, Госстройиздат, с. 396 

5. Эендизаде Р.М., Архитектура Советского Азербайджана, Москва 

1986, Стройиздат, с.320 

6. https://azertag.az/xeber/naxchivanin_sanli_tarixine_sahidlik_eden_abide

___naxchivanqala-1497095 

7. https://nuhcixan.az/news/cemiyyet/9376-naxcivan-1934-41-ci-illerde 

 

  

 

 

Samira Abdullayeva 

 

Urban planning heritage of Nakhchivan 

 

Key words: Nakhchivan, city, planning structure, citadel, Shahristan, 

Rabad, Mekhelle, master plan. 

Nakhchivan occupies an extremely important place in the cultural 

history of the country and especially in the development of medieval 

architecture of Azerbaijan. The architectural monuments that have survived to 

this day are masterpieces of medieval architecture of Azerbaijan of world 

significance. However, today almost nothing remains of the historical part of 

the city. Due to the demolition of dilapidated buildings, which represented 

examples of residential folk architecture, only two or three small main guide 

streets have been preserved. Only a small part of the residential areas has been 

preserved in the vicinity of the Momine Khatun mausoleum. Almost all houses 

are in disrepair. 

Today, the functionality and architectural execution of buildings built in 

Nakhchivan are not at the proper level. In order to eliminate these 

shortcomings, a master plan for the city of Nakhchivan is currently being 

prepared. The implementation of the “State Program for Socio-Economic 

Development of the Nakhchivan Autonomous Republic for 2023-2027” will 

change the appearance of the city of  Nakhchivan and the regions of the NAR 

and will become a great incentive for its development. 

 

https://azertag.az/xeber/naxchivanin_sanli_tarixine_sahidlik_eden_abide___naxchivanqala-1497095
https://azertag.az/xeber/naxchivanin_sanli_tarixine_sahidlik_eden_abide___naxchivanqala-1497095


Самира Абдуллаева 

 

38 

 

Samirə Abdullayeva 

 

Naxçıvanın şəhərsalma irsi 

 

Açar sözlər: Naxçıvan, şəhər, plan strukturu, qala, Şəhristan, Rabad, 

Mexelle, baş plan. 

Naxçıvan ölkənin mədəniyyət tarixində və xüsusilə Azərbaycanın orta 

əsr memarlığının inkişafında son dərəcə mühüm yer tutur. Bu günə qədər gəlib 

çatmış memarlıq abidələri Azərbaycanın dünya əhəmiyyətli orta əsr 

memarlığının şah əsərləridir. Lakin bu gün şəhərin tarixi hissəsindən demək 

olar ki, heç nə qalmayıb. Yaşayış xalq arxitekturasının nümunələri olan 

sökülən binaların sökülməsi nəticəsində cəmi iki-üç kiçik əsas bələdçi küçə 

qorunub saxlanılmışdır. Möminə xatun məqbərəsinin yaxınlığında yaşayış 

massivlərinin yalnız kiçik bir hissəsi qorunub saxlanılmışdır. Demək olar ki, 

bütün evlər qəzalı vəziyyətdədir. 

Bu gün Naxçıvanda tikilən binaların funksionallığı, memarlıq icrası 

lazımi səviyyədə deyil. Bu nöqsanların aradan qaldırılması üçün hazırda 

Naxçıvan şəhərinin baş planı hazırlanır. “Naxçıvan Muxtar Respublikasının 

2023-2027-ci illərdə sosial-iqtisadi inkişafı Dövlət Proqramı”nın icrası 

Naxçıvan şəhərinin və Naxçıvan Muxtar Respublikası regionlarının simasını 

dəyişəcək, onun inkişafı üçün böyük stimul olacaq. 

 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 39-44   

 

39 

 

Sevinc Tangudur 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

ŞÖBMA-nın həqiqi üzvü, MAAM-in professor, 

                                                 memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

sevinc.tangudur.mii@gmail.com 

UOT 725.82 

  

NAXÇIVAN TAMAŞA BİNALARININ YARANMASI VƏ İNKİŞAFI 

 

Xülasə: Azərbaycanda XIX əsrin ikinci yarısından etibarən şəhərlərin 

iqtisadi rifahının və sənayesinin sürətli artımı mədəni və ictimai həyatın 

canlanmasına, Avropanın teatr və sirk sənətinə marağın güclənməsinə səbəb 

oldu.  Müxtəlif memarlıq xüsusiyyətlərinə malik olan  tamaşa tikililəri 

şəhərlərin planlaşdırmasına və inkişafına tamamilə yeni məzmun gətirdilər və 

onların bədii görünüşünü özünəməxsus maraqlı, monumental tikililərlə 

zənginləşdirdilər.  

Yaranan ictimai-iqtisadi, siyasi şərait sayəsində və kapitalist 

münasibətlərinin digər müsəlman Şərq ölkələrinə nisbətən daha  tez inkişaf 

etməsi səbəbindən,  Azərbaycan memarlığı XIX əsrin sonu – XX əsrin 

əvvəllərində Yaxın və Orta Şərqin  memarlığında  da xüsusi yer tuturdu. 

Həmən dövrdə, Azərbaycan üçün ictimai-administrativ binaların 

tikilməsi məsələsi qaldırılmamışdı. Zaqafqaziyada bu məqsəd üçün mövcud 

binalardan, dəqiq desək, xan saraylarından (Bakı, Gənçə, Nuxa, Quba) istifadə 

edilirdi. Yeni sosial-iqtisadi şərtlər, memarlıq və funksional cəhətdən daha da 

düzgün tamaşa binalarının  tikilməsini tələb edirdi. [6. səh.157]        

Azərbaycanda ilk teatr  tamaşası  1848-ci ildə teatr binası tələblərinə 

cavab verməyən xüsusi evdə yerləşdirilmiş Şuşa  teatrında  səhnəyə qoyuldu 

və bu ənənə sonralar Şamaxıda davam etdirildi. Teatr binalarının inşası 

tarixində yeni mərhələ şəhərin və Bakı quberniyasının inzibati və ictimai 

həyatının cəmləndiyi keçmiş qəza şəhəri olan Bakıda teatr binasının 

inşasından başladı. Azərbaycanın diğər bölgələrində də teatr memarlığına 

maraq hissi sürətlə artmağa başladı. [5] 

Azərbaycan milli teatr tarixində parlaq səhifələr açmış Naxçıvan 

teatrının yaranması mədəniyyət tariximizdə mühüm hadisələrdən olmaqla 

özünəməxsus yer tutur. Naxçıvan ziyalıları içərisində öz bilik və bacarığına 

və təşkilatçılığına görə seçilən yazıçı, dramaturq, publisist, tərcüməçi, teatr 

xadimi Eynəli bəy Sultanov 1882-ci ildə öz evində “Ziyalılar cəmiyyəti”ni 

təşkil edir, Cəmiyyət üzvlərinin təşəbbüsü və səyi ilə 1883-cü ildə ilk olaraq 

“Naxçıvan Müsəlman İncəsənəti və Dram Cəmiyyəti” təsis edilir və may 

ayının 11-də  Mirzə Fətəli Axundzadənin “Müsyö-Jordan və dərviş Məstəli 

şah” komediyası tamaşaya qoyulur. (şək.1) Bu ilk tamaşa ilə Azərbaycan 



Sevinc Tangudur 

 

40 

 

teatrının bir qolu olan Naxçıvan teatrının əsası qoyuldu. Ardınca 

M.F.Axundzadənin, N.Vəzirovun, Ə.Haqverdiyevin, N.Nərimanovun və s. 

əsərləri teatrın səhnəsində tamaşaya qoyuldu. [4] 

Açar sözlər:  Azərbaycan, Naxçıvan, teatr, tamaşa, memarlıq, 

kompleks, mədəniyyət .           

                                                                                                                                                                                                                                                                                  

1883-1921 il ərzində teatrın repertuarında müxtəlif mövzuda tamaşalar 

səhnəyə qoyulmuşdur. 1921-ci ilin axırlarında Naxçıvanın fövqəladə 

komissarı B.Vəlibəyovun təşəbbüsü ilə Naxçıvanın həvəskar qadınları 

tərəfindən “Arşın mal alan” musiqili komediyası tamaşaya qoyularaq qadınlar  

üçün göstərilmişdir.  “Müsəlman İncəsənət və Dram Cəmiyyəti”nin təsisi 

yığıncağı və “Tatarka” (“Azərbaycan qadını”) tamaşasının premyerası bu 

binada olmuşdur. (şək.2)                                                                 

 

    
 

 

 

 

1922-ci ildə Dövlət Dram Teatrı statusu verilən  teatrın repertuarında 

həm romantik, həm də realist istiqamətdə inkişaf edən dünya klassiklərinin 

Şəkil 2. Naxçıvanda ilk teatr 

tamaşalarının göstərildiyi bina 

Şəkil 1. Naxçıvan Teatrının banisi  

Eynəli bəy Sultanovun evi 

Şəkil 3. Naxçıvan Dövlət Dram Teatrının “Böyük 

bağ”da  yerləşən binası 



Naxçıvan tamaşa binalarının yaranması və inkişafı 

 

41 

 

əsərləri, həmçinin musiqili əsərlər istedadlı aktyor və rejissorlar tərəfindən 

səhnəyə qoyulmuşdur.      

 1964-cü ildə Naxçıvan teatrının tarixində çox mühüm və əlamətdar bir 

hadisə baş verir. Teatr həmin ilin oktyabr ayında şəhərin mərkəzində inşa 

olunmuş yeni, üçmərtəbəli, əzəmətli binaya köçürülür. Arxitektor Həsənağa 

(Həsən) Əli oğlu Məcidovun müəllifi olduğu bu möhtəşəm yeni teatr binası 

beş ilə ərsəyə gəlmişdir. Teatrın inşası zamanı bir çox mədəniyyət işçiləri tez-

tez teatrın inşaatı ilə yaxından maraqlanır və öz tövsiyələrini verirdilər. 1961-

ci ildə teatrın inşaatını ziyarət edən sənətkarlardan biri də xalq artisti Mövsüm 

Sənanı olmuşdur. (şək.4)       

      1964-cü ilin oktyabrında istifadəyə verilən teatrın planı,  dövrün 

tələblərinə uyğun olaraq Bakıda, eləcə də Azərbaycan digər şəhərlərində 

fəaliyyət göstərən digər tamaşa binalarına uyğun olaraq layihələndirilmişdir.  

Üçmərtəbəli lojaları və amfiteatrı ilə birlikdə 600 nəfərlik tamaşa salonu, 

fırlanan “dairə”yə, orkestr “xəndəyi”nə və hər cür işıq və ştanqet sisteminə 

malik səhnəsi, 20-dən artıq qrim otağı, dekorasiya, emalatxana və sexlər üçün 

geniş otaqları, böyük foyeləri olan teatrın yeni binası kollektivi yeni 

yaradıcılıq uğurlarına ruhlandırdı.  

1964-cü ilin yanvar ayından etibarən profili rəsmi surətdə 

dəyişdirililərək “musiqili dram teatr” statusu verilmiş Naxçıvan teatrı, yeni 

binaya köçürüldükdən sonra Cəlil Məmmədquluzadə adına Naxçıvan Dövlət 

Musiqili Dram Teatrı adlandırılaraq fəaliyyətini davam etdirdi.  

1970-1980-cı illərdə Naxçıvan teatrının bədii həyatında ciddi dönüş 

yaranır. 

1987-ci il iyun ayının 13-də Cəlil Məmmədquluzadə adına Naxçıvan 

Dövlət Musiqili Dram Teatrında böyük bir təntənə oldu. Bu, Naxçıvan 

teatrının gecikmiş 100 illik yubiley təntənəsi idi. 

Şəkil 4. Naxçıvan Dövlət Dram Teatrının kollektivinin  nümayəndələri və 

xalq artisti Mövsüm Sənanı (mərkəzdə). 1961-ci il    

 



Sevinc Tangudur 

 

42 

 

Naxçıvan teatrının müstəqillik illərindəki qaynar fəaliyyəti də maraq 

doğurur. 3 sentyabr 1991-ci il tarixdə ümummilli lider Heydər Əliyevin 

muxtar respublikanın Ali Məclisinə sədr seçilməsi ilə Naxçıvanda bir çox 

sahələr kimi mədəni mühitdə də ciddi bir canlanma, dönüş yaratdı. Bu 

qocaman sənət məbədinə rəğbət bəsləyən ulu öndər Naxçıvan teatrının da 

inkişafı qayğısına qalaraq münbit şəraitin təmin olunmasına çalışırdı.  

Azərbaycan Respublikası Prezidentinin 2008-ci il 31 yanvar tarixli 

sərəncamına uyğun olaraq Cəlil Məmmədquluzadə adına Naxçıvan Dövlət 

Musiqili Dram Teatrının 125 illik yubileyi geniş şəkildə qeyd olunmuşdur. 

           Cənab prezidentin diğər sərəncamı ilə təsdiq olunan “Azərbaycan teatrı 

2009-2019-cu illərdə” Dövlət Proqramı çərçivəsində muxtar respublikada 

fəaliyyət göstərən teatrlarda  müxtəlif layihələr gerçəkləşdirildi. 

Məhz bu proqrama uyğun olaraq 2012-ci ildə Cəlil Məmmədquluzadə 

adına Naxçıvan Dövlət Musiqili Dram teatrının binası əsaslı təmir və 

quraşdırmadan sonra istifadəyə verilmişdir. Bu əsaslı təmiri yenidənqurma 

adlandırsaq daha doğru olar, cünkü teatrın binası günün tələblərinə uyğun 

olaraq tamamilə dəyişdirilmişdir; otaqlar, foyelər, tamaşaçı zalı, səhnə, demək 

olar ki bütünlüklə, müasir standartlara uyğun şəkildə yenidən qurulmuş, bütün 

texniki təchizat, vəsaitlər, eləcə də səhnə texnikası, işıq və səsləndirmə sistemi 

modern avadanlıqlarla təchiz olunmuşdur. (şək.5) 

Səhnəyə tamaşa zamanı dekorasiyanı daşımaq üçün xüsusi liftlər 

quraşdırılmışdır. Ən müasir işıq sistemi ilə  təmin edilən səhnədə idarəetmə 

bir qurğudandır. Qrim otaqlarına yüksək zövqlə hazırlanan rahat mebellər  

yerləşdirilmişdir. Teatrın tamaşa zalı anfiteatr şəklinə salınmışdır. 448 nəfərlik 

zal yeni oturacaqlarla təchiz  edilmişdir. Səhnədə   ştangetləri istənilən sürətə 

nizamlamaq mümkündür. (şək.6)  

Cəlil Məmmədquluzadə adına Naxçıvan Dövlət Musiqili Dram Teatrına 

milli mədəniyyətin təbliği sahəsində müstəsna xidmətlərinə, uzun illər 

səmərəli fəaliyyətinə, ölkə daxilində və xaricdə əldə etdiyi nailiyyətlərə görə 

Şəkil 5. Naxçıvan DMD Teatrının ön və arxa tərəfdən  

görünüşü. 2024-ci il 
 



Naxçıvan tamaşa binalarının yaranması və inkişafı 

 

43 

 

Azərbaycan Respublikası Nazirlər Kabinetinin 2022-ci il 26 aprel tarixli 

qərarı ilə “milli” statusu verildi.   

 

            
 

 

 

Hazırda Naxçıvan Muxtar Respublikasında 3 Dövlət teatrı: Cəlil 

Məmmədquluzadə adına Naxçıvan Dövlət Musiqili Dram Teatrı (əsası 1883-cı 

ildə qoyulmuş),  Məhəmməd Tağı Sidqi adına Naxçıvan Dövlət Kukla Teatrı 

(1989), Naxçıvan Dövlət Uşaq Teatrı (2006); 1 Dövlət Filarmoniyası: Naxçıvan 

Dövlət Filarmoniyası (1983),  5 Xalq teatrı:  Naxçıvan Şəhər, Şərur (1938), 

Ordubad (1964), Babək (2009), Şahbuz Rayon Xalq teatrı (2011) olmaqla 

ümumilikdə 10 teatr və  Naxçıvan Dövlət Universitetinin Tələbə Teatr Studiyası 

uğurla fəaliyyət göstərir.   

Azərbaycanın ayrılmaz hissəsi olan Naxçıvanda, xalqın mədəniyyətini 

tərənnüm edən teatr bugün də inkişaf edərək, ölkəmizi dünyada təmsil edir. 

Yorulmaz əməkləri sahəsində teatr inkişaf etdikcə teatr binalarına və 

komplekslərinə müraciət müasir tələblərə uyğun olaraq inkişaf etməkdədir.         

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Qasımov Ələkbər. “Heydər Əliyev və Naxçıvan teatrları “ Mədəni maarif. 

- 2008. - № 1 – səh. 49-51; 

2. Qasımov Ələkbər. “Naxçıvan teatrında tərcümə əsərlərinin tamaşaları 

(1883-2013), Bakı, Avropa, 2016, səh. 8,68. 

3. Məmmədli Q."Azərbaycan teatrının salnaməsi" B - 1975, səh.378-379; 

4. Rəhimli İlham. “Azərbaycan milli teatrının poetikası”, Bakı, "Qapp-

Poliqraf", 2002; 

5. Tangudur S., “XIX-XX əsrin əvvəlləri Azərbaycanın teatr memarlığı”. 

Dissertasiya işi -2004. səh.59; 

6. Фатуллаев Ш.С.,  Градостроительство  и  архитектура  

Азербайджана XIX - начало XX века. 1986. стр.157. 

        

 

Şəkil 6. Naxçıvan DMD Teatrının interyerdən görünüşlər (giriş,tamaşa 

zalı və səhnə). 



Sevinc Tangudur 

 

44 

 

Sevinc Tangudur 

 

Creation and development of Nakhchivan theater buildings 

 

Keywords: Azerbaijan, Nakhchivan, theater, performance. 

A new stage in the history of the construction of theater buildings in 

Azerbaijan began with the construction of the theater building in Baku, the 

former city of the accident, where the administrative and social life of the city 

and Baku governorate was concentrated. In other regions of Azerbaijan, interest 

in theater architecture began to grow rapidly. Eynali bey Sultanov, a writer, 

dramatist, publicist, translator, theater worker, who was distinguished among 

the intellectuals of Nakhchivan in Azerbaijan for his knowledge, skills and 

organization, organized the "Society of Intellectuals" in his home in 1882, on 

the initiative and efforts of the members of the society, the first "Nakhchivan 

Muslim Art and Drama Society" was founded in 1883, and on May 11, Mirza 

Fatali Akhundzade's comedy "Monsieur Jordan and the Dervish Mastali Shah" 

was staged and that day becomes the date of birth of Nakhchivan theater. 

 

 

Севиндж Тангудур 

 

Создание и развитие театральных зданий Нахчывана 

 

Ключевые слова: Азербайджан, Нахчыван, театр, спектакль. 

В Азербайджане со второй половины XIX века  быстрый рост 

экономического благосостояния и промышленности городов привел к 

оживлению культурной и общественной жизни, усилению интереса к 

европейскому театральному и цирковому искусству. Создание 

Нахчыванского театра, занимает уникальное место в культурной истории 

Азербайджана. Эйнали бек Султанов, писатель, драматург, публицист, 

переводчик, театральный деятель, выделявшийся среди нахчыванской 

интеллигенции своими знаниями, умениями и организованностью, в 1882 

году организовал у себя дома «Общество интеллигенции». По инициативе 

и усилиям членов общества в 1883 году было основано первое 

«Нахчыванское Мусульманское Искусство-драматическое общество (Dram 

Cəmiyyəti)», а 11 мая была поставлена комедия Мирзы Фатали Ахундзаде 

«Господин Джордан и дервиш Мастали Шах». Этим первым спектаклем 

было заложено начало Нахчыванского театра – филиала азербайджанского 

театра. Затем произведения М.Ф.Ахундзаде, Н.Вазиров, А.Хагвердиев, 

Н.Нариманов и др. исполнялись на сцене театра. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 45-51 

 

45 

 

Сурая  Ахундова  

АзАСУ, кафедра “Архитектурные конструкции 

 и реставрация памятников” доцент 

sureyya.axundova@gmail.com 

УДК 72.032/0.33 

 

АРХИТЕКТУРНЫЕ ПАРАЛЛЕЛИ В ОБОРОНИТЕЛЬНОМ 

ЗОДЧЕСТВЕ НАХЧЫВАНА И  ЮГО-ВОСТОЧНОГО 

АЗЕРБАЙДЖАНА 

 

Аннотация: В статье рассматриваются проблемы взаимовлияния 

архитектурных сооружений  оборонительного характера в двух 

регионах Азербайджана – Юго-Восточного Азербайджана и Нахчывана 

В статье исследуются характерные особенности памятников, 

относящихся к древнему и   раннесредневековому периоду истории, 

особенности  строительной  техники, архитектурно-композиционные, 

инженерно- конструктивные и градостроительныеn вопросы. Кроме 

этого  изучаются проблемы аналогий и параллелей оборонительных 

сооружений в исследуемых регионах, их взаимовлияния и 

взаимообогащения на фоне исторического развития крепостей и 

укрепленных городов и поселений. 

Ключевые слова: Юго-Восточный регион, оборонительные 

сооружения, крепости, укрепленные поселения, строительная техника. 

                     

Оборонительное зодчество Азербайджана развиваясь на 

протяжении пяти тысячилетий, сохранило вместе с тем свои основные 

архитектурные черты, присущие локальному зодчеству. Оно 

складывалось в результате непрерывных захватнических войн, которые 

издавна велись за обладание плодородных земель. Своеобразна и 

самобытна архитектура оборонительных сооружений древнего 

Азербайджана. Обладая многими характерными архитектурно-

планировочными и объемно-пространственными особенностями, 

присущими фортификационным сооружениям Азербайджана, они, 

несомненно, имели много черт с оборонительными сооружениями стран 

Древнего Востока. [5, c. 311] 

 Интересную и своеобразную группу оборонительных сооружений 

представляют собой города-крепости и цитадели древнего Нахчывана, 

расположенные  в юго-западной части Азербайджанской Республики. 

Эти сооружения обладают многими общими признаками, вместе с тем  

архитектура каждой крепости и цитадели отличается неповторимым 

своеобразием  и индивидуальностью. [4]  

mailto:sureyya.axundova@gmail.com


Сурая  Ахундова 

 

46 

 

 

Близкие архитектурно-композиционные приемы в сооружениях 

Юго-Восточного региона Азербайджана и Нахчывана объясняются не 

только характером контактов в области архитектуры, но также и тем, что 

все эти этнические объединения в определенные исторические периоды 

формировались в едином и общем развитии. Архитектура 

оборонительных сооружений Азербайджана формировалась почти 

всегда быстро, при этом их создатели ясно сознавали, что смысл и цель  

этих сооружений в обеспечении безопасности и полной недоступности. 

Эти сооружения всегда состояли из мощных стен с выступающими 

контрофорсами и бастионами. Некоторые из них бывали окружены 

одной, двумя или даже четырьмя стенами обороны. Древние источники 

сообщают о захвате этих сооружений после длительной осады. Внутри 

этих крепостей зачастую строились цитадели, башни, дворцы, храмы и 

жилье [2, c.524]. К примеру, можно сказать о  крепости Алинджа-гала в 

Нахчыване, в которой находилась резиденция правителей Атабеков, а в 

крепости Базз в Южном Азербайджане (Иране) располагался  военный 

штаб освободительного движения хурамитов во главе с Бабеком. 

Впоследствии эти крепости постепенно превращались в города-крепости 

и становились административными и политическими центрами страны. 

Для архитектуры оборонительных сооружений Южного и Юго-

Восточного Азербайджана и Нахчывана характерно умелое включение в 

план постройки природного рельефа и использование для крепостных 

сооружений скалистых отрогов, применение в строительстве 

монолитных каменных глыб, а также дерева. Примером можно привести 

город Шарур (крепость Оглан гала), Вайхыр Гявур гала, Чалхан -гала и 

другие сооружения Нахчывана.  

Рисунок 2. Крепость Вайхыр 

Гявур гала в Нахчыване  

(Реконструкция по Ахундову Д.А.) 

Рисунок 1. Нахчыван. Алинджа 

гала  (после реставрации) 

 



Архитектурные параллели в оборонительном зодчестве Нахчывана  

и  юго-восточного Азербайджана 

 

47 

 

В основном все горные крепости возвышались как правило на 

высоких холмах,  по берегу рек или возле родника, т.е. источников воды. 

Крупные городские поселения также укреплялись и нередко имели 

цитадель в центре сооружений. Нужно подчеркнуть то, что по этому 

принципу сооружались как южно-азербайджанские, так и нахчыванские 

горные крепости. Нижние части крепостных стен, повторяющих 

контуры рельефа местности, возводились из тщательно отесанных 

камней (длина которых иногда достигала до 6 м), верхние ряды же 

собирались из сырцового кирпича. Эти крепости имели величественные 

и прямоугольные в плане угловые башни и укрепленные ворота. Стены 

горных крепостей укреплялись контрофорсами, расположенными на 

четко определенных расстояниях     [5, c. 257]. 

Каждый квартал представлял собой единую постройку, состоящую 

из нескольких жилищ, перекрытых общей кровлей. Сама цитадель 

господствовала над одноэтажными постройками с плоскими крышами. 

Применение высокого стилобата в укрепленных замках мы встречаем в 

раннесредневековых городищах и крепостях Муганской степи Юго-

Восточного Азербайджана. Это укрепленные городища Шахрияр, Ичэри 

Агдам, Чель Агдам и Гала Ери. Период с IV в. до н.э.  -  IV в. н.э. отмечен 

расцветом градостроительства, как в этом  регионе, так и в Нахчыване. 

Здесь строились города с регулярным планом, окруженные рвом и 

мощными стенами. Стены возводились из крупного сырцового кирпича 

квадратной формы и пахсы (битая глина), что является характерным и  

для строительной техники, применявшейся в оборонительном 

строительстве Юго-Восточного Азербайджана [4]. 

Древняя Нахчыванская земля очень богата фортификационными 

сооружениями, которые некоторое  время оставались недостаточно 

исследованными. Наиболее древним из изученных является город-

Рисунок 3. Фрагмент крепостной 

стены  крепости Баллабур в 

Ленкорани. 

 

Рис. 4. Южный Азербайджан, 

крепость в гор. Маку 

 



Сурая  Ахундова 

 

48 

 

крепость Нарынгала в Кюльтепе-2, расположенный в 12 км к северу от 

г. Нахичевани [5, c. 277]. Это пока единственная на территории 

Закавказья крепость с четырехугольными башнями, относящаяся к эпохе 

средней бронзы (конец III — на II тыс. до н. э.).  

Крепость Оглан-гала в Нахчыване  по  версии проф. Д.А.Ахундова 

являлся древним городом  Шарур, раскинувшимся на площади, около 40 га 

[5, c. 277]. Своеобразным, очень сложным градостроительным и 

фортификационным сооружением явилась эта крупная крепость, имевшая, 

как показывало археологическое исследование, две цитадели. Таким 

образом, в одном городе-крепости были созданы две цитадели, одна — 

дворцового типа была резиденцией вождя одного из крупных племен 

древнего Азербайджана, а другая — служила чисто оборонительным целям 

и была последним убежищем, где, в случае взятия города, можно было 

отсидеться в ожидании. Обращает внимание некоторые архитектурно-

композиционные параллели   между крепостью Оглан-гала и другими 

крепостями древнего Нахчывана с крепостями  Юго-Восточного и 

Южного регионов  Азербайджана [4, c. 17].  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           

 

К крупным городам-крепостям типа Оглан-гала относится древняя 

крепость Газанчи (II — I тыс. до н. э.), занимавшая площадь, равную 40 

га. Этот город, расположенный на высокой горе, решен по аналогии с 

Оглангала методом террасирования крепостных стен, но от него, 

сожалению, в настоящее время остались лишь фундаменты и небольшие 

участки бывших крепостных стен. Кроме городов крепостей на земле 

древней Нахичевани имелся целый ряд крепостей, чаще всего 

построенных на высоких труднодоступных горах. [3, с.5]  

Рисунок 5. Реконструкция 

крепости Оглан гала в 

Нахчыване (по Ахундову Д.А.) 

Рисунок 6. Крепость Оглан 

гала в Нахчыване, фрагмент 

циклопической кладки 



Архитектурные параллели в оборонительном зодчестве Нахчывана  

и  юго-восточного Азербайджана 

 

49 

 

         
 

 

 

 

Жилая и служебная часть территории с севера- востока и северо-

запада была защищена неприступным обрывом и стены там не были 

возведены. Крепостные стены возводились из крупных каменных глыб, 

местами циклопической, а порой крупной квадровой кладкой. На основе 

разработанных вариантов и сравнительных анализов проф. 

Д.А.Ахундовым  был составлен эскиз реконструкции крепости Чалхан-

гала. Это была, видимо, неприступная крепость, представлявшая собой 

тип глубоко продуманного оборонительного сооружения, бывшего 

одновременно образцом высокохудожественного произведения 

оборонительной  архитектуры [3,c. 7]. 

Большой интерес представляет по архитектурно-планировочному 

решению цитадель Вайхыр-Гявур-гала в Нахчыване [5, c. 25] (II и начало I 

тыс. до н. э.), занимавшая небольшую площадь, равную 2 га, и 

представлявшая в плане неправильный шестиугольник. Реконструкция 

Вайхыр-Гявур-гала [3] показала, что вся цитадель представляла собой 

компактную композицию, расположенную на скалистой вершине, 

живописно продолжая силуэт горы. Высокие стены, укрепленные 

надвратной башней и тремя прямоугольными выступами, бывшими 

предшественниками стеновых башен с бойницами, сливными желобами 

и грубыми, слегка отесанными мерлонами расположенными по всему 

периметру стен, представляли собой хорошо продуманное 

фортификационное сооружение, неприступную цитадель древнего 

правителя - вождя.  

Оборонительные сооружения Юго-Восточного региона 

Азербайджана и Нахчывана  имели между собой очень много общего как 

по материалу  построек так и  по их тактическим принципам и 

строительной техники. Устойчивость строительно-технических  

приемов, отмеченная на большом количестве памятников 

Рисунок 7. Южный 

Азербайджан, провинция 

Калейбар, крепость Базз. 

Рисунок 8. Фрагмент крепости 

Базз. 



Сурая  Ахундова 

 

50 

 

оборонительного зодчества подтверждает о наличии разработанной и 

широко распространенной традиции военного зодчества. В процессе 

формирования архитектуры и градостроительства большую роль 

сыграли культурные контакты между регионами Азербайджана. Все эти 

регионы были связаны между собой и проходили единый исторический 

и культурный путь развития. 

 

 

 

Литература: 

 

1. Алиев В. Г. Крепостные стены Кюль-тепе-II. АО. М., «Наука», 1974. 

2. Алиев Н. А., Ахмедов Сабухи. «Военная история Азербайджана с 

древнего периода до ХVIII века» (Баку: АФполигрAФ, 2020, 672 

стр.). 

3. Ахундов Д. А. Алиев В. Г. Реконструкция городов-крепостей и 

цидателей древней Нахичевани. Уч. зап. АзИСИ, сер. X, № 2. Баку, 

изд. АзИСИ, 1977.  

4. Ахундова С.А. Оборонительное зодчество Юго-Восточной области 

Азербайджана и Южного Азербайджана (Ирана) (с древнейших 

времен до развитого средневековья). Автореферат диссертации на 

сосискание  ученой степени  кандидата архитектуры, Баку 1996г. 

5. Керимов В.И. Строительное искусство древнейших племенных 

союзов и государств на территории Азербайджан. Издательство  

"Sharg-Garb", 2013 г.Баку. 338 стр. 

6. Нариманов И. Г. К итогам археологических раскопок в Иланлы-тепе. 

Материалы к сессии МСАЭИ 1970 г. в Азербайджане. Баку, изд. АН 

Азерб. ССР, 1971.  

 

 

                         

Surayya Akhundova 

 

Architectural parallels in defensive architecture 

Nakhchivan and South-East Azerbaijan 

 

Key words: South-Eastern region, defensive structures, fortresses, 

fortified settlements, construction equipment. 

The article examines the problems of mutual influence of architectural 

structures of a defensive nature in two regions of Azerbaijan - South-East 

Azerbaijan and Nakhchivan. The article examines the characteristic features 

of monuments dating back to the ancient and early medieval period of history, 



Архитектурные параллели в оборонительном зодчестве Нахчывана  

и  юго-восточного Азербайджана 

 

51 

 

features of construction equipment, architectural-compositional, engineering-

constructive and urban planning issues. In addition, the problems of analogies 

and parallels of defensive structures in the studied regions, their mutual 

influence and mutual enrichment against the background of the historical 

development of fortresses and fortified cities and settlements are studied. 

 

 

  

   Sürəyya Axundova 

 

Naxçıvan və Cənub-Şərqi Azərbaycanın müdafiə 

memarlığında memarlıq paralelləri 

 

Açar sözlər: Cənub-Şərq bölgəsi, müdafiə tikililəri, qalalar, 

möhkəmləndirilmiş yaşayış məntəqələri, tikinti texnikası. 

Məqalədə Azərbaycanın iki regionunda - Cənub-Şərqi Azərbaycan və 

Naxçıvanda müdafiə xarakterli memarlıq strukturlarının qarşılıqlı təsir 

problemlərindən bəhs edilir. Məqalədə tarixin qədim və erkən orta əsrlər 

dövrünə aid abidələrin xarakterik xüsusiyyətləri, tikinti texnikasının 

xüsusiyyətləri, memarlıq-kompozisiya, mühəndis-konstruktiv və şəhərsalma 

məsələləri araşdırılır. Bundan əlavə, tədqiq olunan bölgələrdə müdafiə 

tikililərinin analoqiyaların və paralellelərin problemləri, qalaların və 

istehkamlı şəhər və yaşayış məntəqələrinin tarixi inkişafı fonunda onların 

qarşılıqlı təsiri və qarşılıqlı zənginləşməsi öyrənilir. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 52-60 

 

52 

 

Fatma Səmədova  

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitututunun 

dissertantı 

e-mail: fatmasemed@mail.ru 

UOT 72.033 

 

NAXÇIVAN ABİDƏLƏRİNİN AZƏRBAYCANIN QƏRB 

BÖLGƏSİNİN MEMARLIQ İRSİ İLƏ ƏLAQƏLƏRİ 

(Gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) 

 

Xülasə: Məqalə ibtidai icma dövründən öz başlanğıcını götürən regional 

mədəniyyət əlaqələrinə memarlıq məktəbləri aspektindən yanaşır.  Belə ki, 

orta əsrlərdən etibarən formalaşan və müxtəlif ərazilərə təsir göstərən 

Naxçıvan və Aran memarlıq məktəbləri təhlil edilmişdir. Təhlil zamanı 

memarlıq məktəblərinin əlaqələri ibtidai icmada formalaşan regional 

mədəniyyətlərlə və arxeoloji qazıntılar nəticəsində üzə çıxmış faktlarla 

əsaslandırılmışdır.  

Mərhələli təhlil Aran və Naxçıvan memarlıq məktəbinə məxsus müdafiə 

tikililəri vasitəsilə davam etdirilmişdir. Məqalədə bu müdafiə tikililərinin 

oxşar cəhətləri araşdırılmışdır.   

Açar sözlər: Naxçıvan, Gədəbəy, Aran, memarlıq, təhlil, əlaqə, qala 

 

Qədim məskunlaşma tarixinə malik olan ölkəmiz zəngin mədəniyyət və 

incəsənəti ilə daima fərqlənmişdir. İbtidai icma dövründən etibarən insanlar 

burada çoxşaxəli bir mədəniyyətin inkişafı üçün addımlar atmışdır.  

19-cu əsrdən etibarən Azərbaycan ərazisində həvəskarlar tərəfindən 

aparılan arxeoloji qazıntılar qeyd etdiyimiz faktı bir daha sübut edir. Əsrin ilk 

yarısında əsasən əcnəbilər tərəfindən Bərdə şəhəri, Xanlar rayonu, Naxçıvan 

şəhəri kimi ərazilərdə arxeoloji qazıntılar aparılaraq ilk dəfə bu tarixi 

məkanların qədim dövr mədəniyyətinə dair əsaslı faktlar gətirilmişdir.  

Əldə olunan materiallar və tarixin sonrakı mərhələlərində aparılan elmi 

tədqiqatlar hələ qədim dövrlərdən etibarən ölkəmizdə ilkin tikinti ənənələrinin 

yarandığını göstərirdi. Bu ənənələr bütün sosial, siyasi və iqtisadi çətinlik və 

dəyişikliklərə baxmayaraq öz inkişafını davam etdirmiş və artıq orta əsrlərdə 

ölkə hüdudlarını aşan memarlıq məktəblərinin formalaşmasına gətirib 

çıxarmışdır.  

Azərbaycanda memarlıq məktəblərinin formalaşması və onların 

xüsusiyyətləri barədə ilk fikirlər 20-ci əsrin birinci yarısında yaranmağa 

başlamışdır. Bu dövrdən etibarən Y.A. Paxomov, P.P. Fridolin, M.M. 

Dyakonov kimi mütəxəssislər müxtəlif memarlıq məktəbləri barədə fikirlər 

söyləmişlər.  

mailto:fatmasemed@mail.ru


Naxçıvan abidələrinin Azərbaycanın qərb bölgəsinin memarlıq irsi ilə əlaqələri 
(Gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) 

 

53 

 

Bu və digər mütəxəssislər Naxçıvan, Təbriz, Aran və Şirvan-Abşeron 

məktəblərinin olması haqqında fikirlər irəli sürərək elmə yeni bir istiqamət 

vermişlər.   

“Azərbaycanın orta əsr memarlıq məktəblərinin daha dolğun səciyyəvi 

xüsusuyyətləri, onların yaranması və formalaşmasının təhlili, həmçinin bu 

məktəblərin qarşılıqlı əlaqəsi və ustad memarların yaradıcılığı ilə bağlı 

məsələlər, Azərbaycan memarlığının görkəmli mütəxəssisi olan və həmin 

dövrdə həmçinin Təbriz memarlıq məktəbinin də mövcud olması ideyasını 

irəli sürən L.S.Bretaniskinin əsərlərində verilmişdir. Sonradan Azərbaycan 

memarlıq tarixinin böyük tədqiqatçılarından biri olan A.V.Salamzadənin 

işlərində, Aran memarlıq məktəbinin hüdudları və formalaşması barədə 

fikirlər deyilmiş və əsaslandırılmışdır” [4, s.5].  

Azərbaycan memarlıq tarixində memarlıq məktəblərinin formalaşması 

barədə fikirlərin formalaşmasından sonra yeni ideyalar bu memarlıq 

məktəblərin qarşılıqlı inkişafı və bir-birinə təsiri məsələləri idi.  Belə ki, öz 

sərhədləri daxilində formalaşan memarlıq ənənələri bir-birinə təsirsiz inkişaf 

etmirdi.  

Y.A.Paxomov hələ memarlıq məktəbləri barədə ilk fikirlərini 

söyləyərkən bu qarşılıqlı əlaqələri qeyd etmişdir. Qarşılıqlı təsir və əlaqə 

daxilində formalaşan Naxçıvan və Aran memarlıq məktəbləri də qeyd olunan 

xüsusiyyəti daşıyır.  

“İlk dəfə Aran memarlıq məktəbinin mövcudluğu barədə fikir söyləyən 

mütəxəssis M.M.Dyakonovdur. A.V.Salamzadə isə Aran memarlıq məktəbi 

barədə daha dəqiq məlumatlar verərək, onu sərhədləri və xüsusiyyətləri 

məsələsinə toxunmuşdur” [4, s.5-6]. 

Azərbaycanın qədim diyarlarından olan Naxçıvanda memarlıq 

məktəbinin formalaşması dövrü kimi XII-XV-ci əsrlər irəli sürülür. Bir çox 

qaynaqlar bu fikri təsdiqləyir.  

Naxçıvan memarlıq məktəbi öz ənənələri ilə yalnız bir ərazidə baş verən 

mədəni inkişafın nəticəsi deyil. Bu məktəbə aid memarlıq abidələrində 

regionun yerli ənənə vvə prinsipləri ilə yanaşı digər xalqların da memarlıq və 

inşaat ənənələrini görə bilirik. 

Bu da qeyd olunan dövr çərçivəsində Naxçıvan memarlıq məktəbinin 

qarşılıqlı fəaliyyət nəticəsində formalaşdığını göstərir.  

Qeyd olunan xüsusiyyət Aran memarlıq məktəbində də özünü göstərir. 

Görkəmli mütəxəssis A.V.Salamzadə Aran memarlıq məktəbini daha geniş 

tədqiq edərək sonrakı tədqiqatların elmi istiqamətini formalaşdırmışdır.  

“A.V.Salamzadənin bir sıra tarixi məlumatlara əsaslanan fikirlərinə 

görə, Aran memarlıq məktəbinin sərhədləri Aran adı ilə tanınan Kür və Araz 

çayları arasındakı ərazini əhatə edirdi. Onun tərəfindən nəzərdə tutulduğu 

kimi, bu məktəbin inkişafı dövrü X-XIII əsrləri əhatə edirdi, onun 



Fatma Səmədova 

 

54 

 

mərkəzlərinə isə Azərbaycanın orta əsr ən böyük şəhərləri olan Bərdə, Gəncə, 

Balakən və Şəmkir aid edilirdi. Aran memarlıq məktəbinin bədii-memarlıq 

xüsusiyyətlərinin formalaşması Gəncə və Bərdə şəhərlərində hələ IX əsrdə, 

XI əsrdən etibarən isə Balakəndə başlamışdır, sonra isə Şəmkirdə daha da 

inkişaf etdirilmişdir. Bir zamanlar bu böyük şəhərlərin tarixən Aran adı ilə 

tanınan ərazidə yerləşməsi faktına istinad edərək və onu bir qayda olaraq, 

Azərbaycan da daxil olmaqla orta əsrlərdə, böyük şəhərlərin yerli memarlıq 

və incəsənət məktəblərinin yaranma və formalaşma mərkəzi olması faktı ilə 

müqayisə etdikdə, A.V.Salamzadə, Aran ərazisində orta əsrlər şəhərlərində, 

Aran memarlıq məktəbinin səciyyəvi xüsusiyyətləri ilə tikililərin yaranması 

və formalaşması haqqında özü tərəfindən irəli sürülmüş ehtimalları olduqca 

inandırıcı şəkildə əsaslandırmışdır” [4, s.119-120]. 

Haqqında məlumat verdiyimiz Naxçıvan və Aran memarlıq 

məktəblərinin qarşılıqlı əlaqələri daha qədim köklərə sahibdir. Bu qarşılıqlı 

əlaqələri Aran memarlıq məktəbinin hüdudlarına daxil olan Gədəbəy 

rayonunun arxeoloji, tarixi və memarlıq irsi ilə Naxçıvanın daşınmaz mədəni 

irsi arasında da izləmək mümkündür. Son illərdə aparılmış arxeoloji 

tədqiqatlar bu faktı bir daha sübut edir. Aran memarlıq məktəbinin 

formalaşma arealı əsas etibarı ilə Xocalı-Gədəbəy mədəniyyəti üzərində 

yaranmışdır. Bununla əlaqədar bu iki memarlıq məktəbinin qarşılıqlı təsirləri 

əvvəlcə qədim mədəniyyətlər üzərində araşdırılmalıdır.  

“Eramızdan əvvəl XIV-VIII yüzillikləri əhatə edən Son Tunc və Erkən 

Dəmir dövründə yuxarıda sadaladığımız şərtlər əsas olmaqla, bölgədə 

məskunlaşma prosesi genişlənib. Azərbaycan ərazisində bu dövrə aid bir neçə 

arxeoloji mədəniyyətə rast gəlinir ki, onların sırasına Xocalı-Gədəbəy 

mədəniyyəti, Talış-Muğan mədəniyyəti və Naxçıvan mədəniyyəti daxildir. 

Xocalı-Gədəbəy mədəniyyəti həm də Gəncə-Qarabağ mədəniyyəti kimi 

tanınır. 

Son zamanlar aparılmış arxeoloji tədqiqatlardan məlum olur ki, bu 

mədəniyyətin yayılma arealı daha geniş olmuşdur. Xocalı-Gədəbəy 

mədəniyyətinin izlərinə Naxçıvan Muxtar Respublikasının dağlıq və dağətəyi 

bölgələrində də rast gəlinir” [2, s. 123]. 

Həmçinin bir çox tədqiqatlar var ki, həmin elmi nəticələr bu əlaqə və 

qarşılıqlı təsirlərin ta ibtidai icma dövründən başladığını bir daha sübut edir. 

Araşdırmamızda orta əsrlərdə inşa edilən müdafiə tikililərinin müqayisəsinin 

əslində ibtidai icma dövründə inşa edilən müdafiə tikililərindən başladığını 

görəcəyik.  

“Naxçıvanın Son Tunc və Erkən Dəmir dövrünə aid arxeoloji abidələri 

bu dövrdə Azərbaycanın cənub rayonlarında baş verən sosial-mədəni 

prosesləri, habelə şimal və cənub rayonları arasındakı iqtisadi-mədəni 

əlaqələri öyrənmək baxımından əhəmiyyətlidir. Araşdırmalar Son Tunc 

dövründə Naxçıvanda boyalı qablarla xarakterizə edilən mədəniyyətin davam 



Naxçıvan abidələrinin Azərbaycanın qərb bölgəsinin memarlıq irsi ilə əlaqələri 
(Gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) 

 

55 

 

etdiyini, eyni zamanda Azərbaycanın şimal rayonlarında yayılan Xocalı-

Gədəbəy mədəniyyəti üçün xarakterik olan xüsusiyyətlərin bu əraziyə daxil 

olduğunu göstərir. Naxçıvan və Xudafərin ətrafında aparılan araşdırmalar 

Xocalı-Gədəbəy mədəniyyətinin Azərbaycanın cənubuna doğru yayıldığını 

göstərir. Fikrimizə görə bu, e.ə. II minilliyin sonu və I minilliyin əvvəlində 

Azərbaycanın cənub rayonlarında baş verən siyasi dəyişikliklər, o cümlədən 

yerli tayfaların xarici işğal təhlükəsinə qarşı birləşməsi prosesi ilə bağlı 

olmuşdur” [1, s.6]. 

Ta ibtidai icma dövründən başlayan bu qarşılıqlı əlaqələr inkişaf edərək 

memarlıq abidələrinin inkişafında da özünü göstərmişdir. 

Azərbaycanın qərb bölgəsi və Naxçıvan ərazisində müdafiə tikililəri 

xüsusilə geniş yayılmışdır. Qədim dövrlərdən etibarən bu ərazilərdə müdafiə 

qalaları və qalaçaları inşa edilmişdir. Bu tikililər regionların öz 

xüsusiyyətlərinə uyğun olaraq, həmçinin də digər regionlarda formalaşan 

ənənlərin təsiri ilə yaranmışdır.  

Gədəbəy rayonu zəngin tarixi keçmişə və mədəniyyətə sahib olan bir 

mərkəzdir. Hansı ki, bu mərkəz 19-cu əsrdən etibarən sənaye şəhəri statusu 

qazanaraq fərqli bir tarixi inkişaf keçmişdir. 

Artıq 19-cu əsrdən etibarən Gədəbəy rayonu ərazisində arxeoloji 

qazıntılar aparılmağa başlanmışdır. Bu qazıntıların ilkin məqsədi dəfinəçilik 

olsa da, sonradan araşdırmalar Gədəbəyin zəngin tarixi keçmişinin 

araşdırılmasına gətirib çıxarmışdır. 

Xüsusilə müstəqillik illərində başda Tükəzban Göyüşova olmaqla, yerli 

mütəxəssislər tərəfindən aparılmış arxeoloji qazıntıar nəticəsində burada bir 

çox qalaçalar aşkar edilmişdir. Bunlara misal kimi Leşkər, Göydəyə, Arabaçı 

kimi qalaçaları göstərə bilərik. Qalaçalar siklopik tikili olub, orta əsrlərdə 

inşası xüsusilə genişlənən qalaların daha öncəki nümunələridir.  

Gədəbəydə aparılan arxeoloji qazıntılar orta əsrlərdə inşa edilmiş 

müdafiə qalalarının daha qədim köklərə malik olduğunu göstərmişdir. 

Gədəbəy rayonunun landşaftı, daima düşmən hücumlarına məruz qalması 

daha erkən dövrlərdə qalaçaların, sonralar isə daha təkmil müdafiə vasitəsi 

olan qalaların yaranmasına əsas təkanverici güc olmuşdur.  

Hazırda Gədəbəy rayonunda salamat qalan iki qala mövcuddur. Bu 

qalalardan Namərd qala, digər adı ilə Qız qalası xüsusilə seçilir. Belə ki, 

Namərd qalanın hörgü prinsipi nəinki Gədəbəy rayonu, ümumilikdə qərb 

regionu üçün də müəyyən qədər yenilikdir.  

Namərd qala (Qız qalası) Gədəbəy rayonunun Söyüdlü kəndindən 7 

km məsafədə  yerləşmişdir. Bəzi tədqiqatçılar qalanın tikilmə texnikasına və 

memarlıq struktur həllinə görə onu XII əsrə aid edirlər.  

“Qalanın künclərində yerləşən dairəvi formalı bürclər onun 

monumentallığını daha qabarıq nəzərə çatdırır. Mürəkkəb dağ relyefində inşa 



Fatma Səmədova 

 

56 

 

olunmuş Gədəbəyin Qız qalası mürəkkəb konfiqurasiyalı struktur plan 

quruluşuna görə iki səviyyəli olub üst qat və ümumilikdə qalanın müdafiəsini 

daha dayanıqlı edən alt qatdan ibarətdir” [3, s. 155-157].  

Qeyd etmək lazımdır ki, Gədəbəyin digər qalaları kimi Qız qalasının da 

müasir dövrümüzə təbiət faktorlarının mənfi təsirlərinə baxmayaraq 

qənaətbəxş vəziyyətdə gəlib çıxması onun yüksək dağ zirvəsində 

yerləşməsidir. Namərd qala Gədəbəydə yerləşən və ərazisində tədqiqat işləri 

aparılan nadir memarlıq nümunələrindən biridir. Namərd qalada aparılan 

arxeoloji qazıntılar bu qala ilə Naxçıvan ərazisində yerləşən Şapurqala 

arasında olan oxşarlıqları ortaya çıxarır. 

“Şаpurqаlа qala Şаhbuz rаyоnunun Şаhbuzkənd yахınlığındа, 

Nахçıvаnçаyın sоl sаhilində hər tərəfdən sıldırım qаyаlаrlа əhаtə оlunmuş 

hündür dаğın üzərində yеrləşir. Qаlаyа qаlхаn yоl qаyаlıq оlub оlduqcа çətin 

kеçirilir. Yоlun üstündə yеrli əhаli tərəfindən ziyаrət оlunаn Pir vаrdır. Pirdən 

bir qədər üstdə hər tərəfdən qаyаlаrlа əhаtə оlunmuş mеydаnçа yеrləşir. 

Burаdа uçub tökülmüş tikinti qаlıqlаrınа və fоrmа vеrməyən çəhrаyı rəngli gil 

qаb qırıqlаrınа təsаdüf оlunur. Qаlаyа qаyаlаrın üzərində sаlınmış dаr cığırlа 

cənub-şərq tərəfdən qаlхmаq mümkündür. Qаlаyа qаlхаn cığır kiçik 

mеydаnçаyа çıхır. Bu prinsip Namərd qalada da izlənilir. Belə ki, yerləşdiyi 

qayanın üzəri ilə bir tərəfi uçurum olan (aşağıdan Şəmkirçay axır) dar cığır 

Namərd qalaya qalxmaq üçün məlum olan yeganə yoldur. Şapurqala və 

Namərd qala arasında mövcud olan ən böyük fərq tikinti materialıdır. 

Şapurqala qaya parçalardından, Namərd qala isə bişmiş kərpicdən inşa 

edilmişdir.  

Qаlаnın yеrləşdiyi mеydаnçа çохbucаqlı şəklindədir. Uçub-tökülmüş 

tikinti qаlıqlаrı içərisində kvаdrаt fоrmаlı bişmiş kərpiclərə təsаdüf оlunurdu” 

[1, s.133-134].  Qaladan eynilə Namərd qalanın inşası zamanı istifadə edilmiş 

kvadrat formalı, bişmiş kərpicin aşkarlanması Babək qalasının da vaxtı ilə 

müəyyən hissələrinin inşası zamanı kərpicdən istifadə edildiyini göstərir.    

Həm Namərd qala, həm də Şapurqaladan aşkarlanan artefaktlar bu 

abidələrin aktiv istifadə dövrünün orta əsrlərə təsadüf etdiyini göstərir.  

Onu da qeyd edək ki, həm Şapurqala, həm də Babək qalası 

Naxçıvançayın sahilində yerləşməklə Namərd qalanın yerləşmə prinsipi ilə 

eynidir. 

Gədəbəy rayonunda yerləşən digər bir müdafiə qalası Koroğlu qalasıdır.  

Koroğlu qalası ölkə əhəmiyyətli abidə olub Gədəbəy rayonunun Qala 

kəndi ilə Miskinli kəndləri arasında strateji əhəmiyyətli qayalıq üzərində inşa 

edilmişdir. Qız qalaları kimi Koroğlu qalalarına da ölkənin müxtəlif 

bölgələrində rast gəlinir. Demək olar ki, hamısı da özünəməxsus 

xüsusiyyətlərə malik olaraq strateji baxımdan əhəmiyyətli olan yüksəkliklərdə 

ucaldılmışdır.  



Naxçıvan abidələrinin Azərbaycanın qərb bölgəsinin memarlıq irsi ilə əlaqələri 
(Gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) 

 

57 

 

Aran memarlıq məktəbinin xarakterik xüsusiyyətlərini özündə əks 

etdirən Gədəbəy Koroğlu qalasının inşa tarixi dəqiq məlum deyil. El arasında 

Cavanşir qalası kimi də tanınan Koroğlu qalasının tarixi toponimindən asılı 

olaraq XVI-XVII əsrdə inşa olunduğu bildirilir. 

Arxeoloji tədqiqatlar Koroğlu qalasının Son Tunc-Erkən Dəmir 

dövründə mövcud olmuş siklopik  tikili-qalaçanın üzərində inşa olunduğunu 

göstərir. Koroğlu qalası özünün əzəməti və tarixə şahidlik edən xüsusi 

memarlığı ilə yerli inşaat ənənələrinin bariz nümunəsidir. Qala qərbdən-

Qalakənd kəndindən və Şəmkir çayın sol sahilindən sıldırım qayalarla 

əhatələnmişdir. Hündür təpənin üzərində yerləşən qalaya qalxmaq üçün 500 

metr yol qət etməlisiz. Qala həmin ərazidən çıxan yerli daşlardan inşa 

edilmişdir. Əsas bərkidici məhlul əhəngdaşıdır. Əhəngdaşının davamlılıq və 

bərkidici gücünü artırmaq məqsədilə çınqıldan istifadə edilmişdir. Dairəvi 

planda bir neçə bürcdən ibarət qalanın günümüzə çatan bürclərinin sayı 10-

dur. Təbii təsirlər nəticəsində qalanın içi torpaqla dolmuşdur.  

Koroğlu qalası yerləşdiyi ərazi, hörgü prinsipləri ilə ilkin müdafiə 

tikililəri olan qalaçaların davamı idi. Hansı ki, bu ənənələr mürəkkəb müdafiə 

tikililərinin başlanğıcı olmuşdur. 

Koroğlu qalası ilə oxşarlıq təşkil edən abidələrdən biri Naxçıvanda 

yerləşən Babək qalasıdır. “İnşa edilmə tarixi Xürrəmilər hərəkatı ilə bağlı 

olan, xalq arasında Bаbək qаlаsı adlanan qala Оrdubаd rаyоnunun Biləv 

kəndindən cənub-qərbdə yеrləşir. Hər tərəfdən sıldırım qаyаlаrlа əhаtə 

оlunmuşdur. Gilаnçаyın sаğ sаhilində yеrləşən qаlаyа еnsiz dаr cığırlа 

qаlхmаq mümkündür. Strаtеji bахımdаn əlvеrişli mövqеdə yеrləşən Bаbək 

qаlаsının divаrlаrı bəzi qismlərdə yоnulmuş dаşlаrdаn inşа оlunmuşdur. Bir-

birinə bitişik, dördkünc fоrmаlı binа qаlıqlаrı, bаşlıcа оlаrаq qаlа divаrınа 

Şəkil 1. Koroğlu qalası Şəkil 2. Babəkqalası 



Fatma Səmədova 

 

58 

 

bitişik fоrmаdа inşа оlunmuşdur. Bu üslub Аzərbаycаnın qədim və ortа əsr 

qаlаlаrı üçün хаrаktеrikdir. Qаlаdа dаirəvi fоrmаlı binаlаrın dа qаlıqlаrı 

vаrdır. Divаrlаr 0,8 – 1 m hündürlükdə sаlаmаt qаlmışdır.Yаşаyış yеrinin 

şimаl tərəfində qаyаdа qаzılmış, qərb divаrı dаşlа hörülmüş dördkünc fоrmаlı 

tikintiyə rаstlаnmışdır. Еhtimаl ki, оndаn su hоvuzu kimi istifаdə оlunmuşdur.  

Bаbək qаlаsındаn II- ХIV əsrlər ərzində müdаfiə istеhkаmı kimi istifаdə 

оlunmuşdur” [1, s.135]. Babək qalası və Koroğlu qalası inşa olunma landşaftı, 

plan və ehtimal olunan infrastruktur tədbirləri ilə bir-birinə çox oxşayır. Belə 

ki, son illərdə Koroğlu qalasında aparılan arxeoloji qazıntılar nəticəsində uzun 

müddət otaq olduğu ehtimal olunan düzbucaqlı hissənin ovdan olub, su 

təminatı üçün istifadə edildiyi aşkar edilmişdir. Həmin bu su təchizat sistemi 

Babək qalasında da mövcuddur.  

Babək qalası yerləşdiyi sıldırım qayanın quruluşuna uyğun plan alaraq, 

yerləşdiyi landşaft ilə vəhdət təşkil etmişdir. Bu prinsip düşmənin 

yaxınlaşmasını çətinləşdirmək üçün istifadə edilib, demək olar ki, bütün orta 

əsr qalalarında izlənmişdir.  

Qarşılıqlı təqdim etdiyimiz Naxçıvan və Gədəbəy müdafiə tikililəri 

regionun özünəməxsus xüsusiyyətlərini daşıyaraq, oxşar cəhətlərlə inşa 

edilmişdir. Bu da bu əlaqələrin daha qədim olduğunu bir daha göstərir. 

                      

 

 

 

                                                 Ədəbiyyat: 

 

1. Baxşəliyev V., Quliyeva F., Naxçıvanın tarixi abidələri, Bakı, 2017  

2. Göyüşova T., Xocalı-Gədəbəy mədəniyyəti abidələrinin öyrənilməsində 

yeni mərhələ: Gədəbəydə son araşdırmaların nəticələri,  Tarix, insan və 

cəmiyyət-2021, 2 (32) 

3. Qiyasi C., Nizami dövrünün memarlıq abidələri, Bakı, İşıq nəşriyyatı, 

1991 

4. Məmmədov F.Q., Orta əsr Azərbaycan memarlıq məktəblərinin əlaqələri, 

Şərq-Qərb nəşriyyat evi, Bakı, 2013 

5. Саламзаде А.В., Аджеми Нахичевани, Баку, «Элм», 1976; 

6. Саламзаде А.В., Авалов Э.В., Салаева Р.Д., Проблемы сохранения и 

реконструкции исторических городов Азербайджана, Баку, «Элм». 

1979; 

7. Саламзаде А.В., Мамедзаде К.М., Памятники на Арак- се, Баку, 

«Элм», 1979; 

8. Семенов Л.П., Татартупский минарет, Дзауджикау, 

«Государственное издательство Северо-Осетинской АССР», 1947; 



Naxçıvan abidələrinin Azərbaycanın qərb bölgəsinin memarlıq irsi ilə əlaqələri 
(Gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) 

 

59 

 

9. Тер-Аветисян С.В., Город Джуга, Материалы по исто- рии торговых 

сношений джульфинских купцов XV- XVII ии., Тифлис, 

«Издательство ГФАН СССР», 1937; 

10. https://medeniyyet.az/page/news/12835/XocaliGedebey-

medeniyyeti.html?lang=en 

                                                                                                        

 

  

 

Fatma Samedova 

 

The relationship of Nakchivan monuments with the architectural 

heritage of the western region of Azerbaijan 

(in the example of Gadabey defensive buildings) 

 

Keywords:  Nakhchivan, Gadabey, Aran, architecture, analysis, 

connection, castle 

The article approaches the regional cultural relations, starting from the 

period of the primitive community, from the aspect of architectural schools. 

Thus, the architectural schools of Nakhchivan and Aran, which have been 

formed since the Middle Ages and influenced different areas, have been 

analyzed. During the analysis, the relations of architecture schools were based 

on the regional cultures formed in the primitive community and the facts 

revealed as a result of archaeological excavations. 

The phased analysis was continued through the defense buildings 

belonging to the Aran and Nakhchivan architectural schools. The article 

examines the similarities of these defense structures. 

 

 

 

 

                                                                                  Фатма Самедова 

 

 Связь нахчиванских памятников с архитектурным 

наследием западного региона Aзербайджана 

              (на примере оборонительных сооружений Гедабека) 

 

Ключевые слова: Нахчыван, Гедабей, Аран, архитектура, анализ, 

связь, замок. 

В статье рассматриваются региональные культурные связи, начиная 

с периода первобытной общины, с точки зрения архитектурных школ. 

https://medeniyyet.az/page/news/12835/XocaliGedebey-medeniyyeti.html?lang=en
https://medeniyyet.az/page/news/12835/XocaliGedebey-medeniyyeti.html?lang=en


Fatma Səmədova 

 

60 

 

Таким образом, проанализированы архитектурные школы Нахчывана и 

Арана, которые формировались со времен Средневековья и оказали 

влияние на разные направления. В ходе анализа связи архитектурных школ 

основываются на региональных культурах, сформировавшихся в 

первобытном сообществе, и фактах, выявленных в результате 

археологических раскопок. 

Поэтапный анализ был продолжен на примере оборонных 

сооружений, принадлежащих Аранской и Нахчыванской архитектурным 

школам. В статье рассматриваются сходства этих оборонительных 

сооружений. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 61-69 

 

61 

 

Aysel  Hüseynova  

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitututunun 

doktorantı 

huseynovaaysel88@mail.ru 

 

UOT 726.77 

NAXÇIVAN XANƏGAHLARI 

 

Xülasə. Xanəgahların yaranması müsəlman Şərgində sufilik təliminin 

yayılması ilə bağlı olmuşdur. Xanəgah dini-mənəvi həyat mərkəzi 

olmaqla İslam dininin mənəvi aspektlərinə, mərasim və ayinlərə ciddi riayət 

olunduğu məkan idi. Sufilərin bir qismi həmişə xanəgahda yaşayırdı, bəziləri 

isə sufi ideyalarını təbliğ etmək məqsədi ilə ölkədən-ölkəyə, şəhərdən-şəhərə, 

obadan-obaya gedir, müvəqqəti yaşayış üçün özlərinə xanəgahlarda sığınacaq 

tapırdılar. Sufilərin bir qismi həmişə xanəgahda yaşayırdı, bəziləri 

isə sufilik ideyalarını təbliğ etmək məqsədi ilə ölkədən-ölkəyə, şəhərdən-

şəhərə gedərkən müvəqqəti yaşayış üçün özlərinə xanəgahlarda sığınacaq 

kimi istifadə edirdilər. Xanəgahlarda həm tədris işləri aparılır, həm 

ilahiyyatçıların diskussiyası olur, həm də görüşlər keçirələcək, elmi 

mülahizələr dinlənilirdi. 

Açar sözlər: Xanəgah, Naxçıvan, Əlincəçay xanəgahı, Piri Yaqub 

xanəgahı, Xudu divanə xanəgahı, Piri-Suleyman xanəgahı.  

 

Naxçıvan Muxtar Respublikası ərazisində bir neçə xanəgah tipli abidə 

zəmanəmizə qədər qalmışdır. Çox təəssüf ki, başqa xanəgahlar kimi burada 

da, arxeoloji qazıntı işləri aparılmamışdır. Bunlardan biri Əlincəçayın 

kənarında Xanəgah kəndindəki Əlincəçay xanəgahıdır. (şək.1). 

Əlincəçay xanəgahı – Culfanın Xanağa kəndi, Əlincəçay sahilində orta 

əsrlərə aid olan tarixi bir memarlıq kompleksidir [6, s. 11-17]. 

 

Şəkil 1. Əlincəçay xanəgahı  

 

mailto:huseynovaaysel88@mail.ru


Aysel  Hüseynova 

62 

 

 

Kompleksdən Xanağa türbəsi, məscid, naməlum abidənin sütunları və 

başqa bir tikilinin xarabalıqları müasir dövrümüzə gəlib çatmışdır [3, s. 227]. 

Böyük alim, isfəhsalar, əmir olmuş Uluq Qutluq Lala bəyin tikdirmiş 

olduğu Əlincəçay xanəgah kompleksinin kvadratşəkilli türbə kitabəsində 

“Memar Cəmaləddin” yazısı qalmışdır. Lakin inşa tarixi göstərilmiş olan hissə 

dağıldılmış olduğundan, kompleksin nə zaman inşa edildiyini dəqiqliklə 

müəyyən etmək mümkün olmamışdır. Xanəgahın üslub xüsusiyyətlərinə 

əsasən türbənin təqribən  XII əsrin sonları – XIII əsrin əvvəllərində 

ucaldılması ehtimal edilir [8, s. 21], [11, s. 264], 

Türbənin yuxarı hissəsində yerləşən künclərində iri həcmli tromp 

memarlıqda konusvari hissə, tağvari konstruksiyaya malik qurşağın daxilinə 

arxaik görünüş verərək səkkizbucaqlı quruluş meydana gətirmişdir. Stalaktit 

hissə onaltıbucaqlı formaya keçid edərək, çadırvari formalı günbəzin oturacaq 

hissəni əmələ gətirmişdir. 

Xanəgahın giriş qapısı hər iki tərəfdən şərti olaraq “mehrab” adlandırılaraq, 

gəcdən oyulan qabarıq naxışlı düzbucaqlı pannolar və dini məzmuna malik 

bəzədilmiş kitabədən ibarətdir. Belə ki, türbənin giriş baştağında Möminə Xatun 

türbəsində istifadə edilmiş memarlıq elementləri arasında oxşarlıq mövcuddur. 

Bu abidənin inşası yerli material olan kərpic və firuzəyi rəngli kaşı ilə  həll 

edilmişdir [1, s. 52-54], [10, s. 369-390], [12], (şək.2). 

Baştağa bitişik şəkildə inşa edilmiş türbə- məscid iki dayaqlıdır. Altı hissəli 

məscidin hər bir hissəsi günbəzlə örtülmüşdür. Məscidin kitabəsində hicri 901 – 

ci il, yəni 1496-cı ildə naməlum bir qadının sifarişi nəticəsində inşası 

göstərilmişdir. 

Türbənin içərisində bir qəbir daşı olmasına baxmayaraq,  üzərində 

kitabə olmadığından orada kimin dəfn edilməsi haqqında heç bir məlumat 

mövcud deyil. Hürufilik təliminin banisi olanFəzullah Nəimi 1394-cü ildə 

Əlincəçadə baş vermiş hadisələr nəticəsində faciəli şəkildə qətlə yetirildikdən 

sonra, onun cənazəsinin buraya gətirilərək dəfn edildiyi ehtimal olunur. Bu 

baxımdan da, Xanəgah kompleksi yerli əhali arasında Şeyx Xorasan adı ilə 

tanınır. Tədqiqatçıların istinadına əsasən bu fakt F. Nəiminin ləqəbi hesab edilən 

“Şeyx Xurasa”ya uyğun olaraq, onun təhsil alıb kamilləşdiyi Xorasandan 

Azərbaycana gəlməsi ilə bağlı olaraq Xorasanlı şeyx və ya  Xorasan şeyxi kimi 

izah olunur. Qeyd etmək lazımdır ki, Şeyx Xurasa günəşə oxşar və ya Nurani 

şeyx deməkdir [2]. 

Türbənin cənub hissəsinə bitişik şəkildə olan türbə-məscid xanəgah 

kompleksində fəaliyyət göstərmiş olan sufi təriqətinin rəhbərlərindən hesab 

edilən Şeyx Hacı Lələ Məliyin xatirəsi üçün hicri təqvimilə 901, yəni 1495-

1496-cı illərdə Xond Bikə xatun tərəfindən ucaldılmışdır. Orta əsrlərdə sufi 

şeyxlərinin ailələri məhz bu xanəgahlarda yaşamışlar. Vəfat etdkləri zaman 

xanəgahın ətrafında dəfn olunurdular. Şeyx Hacı Lələ Məlik xanəgaha 



Naxçıvan xanəgahları 

 

63 

 

rəhbərlik edərək məhz orada yaşamışdır. O da, vəfat etdikdən sonra bu 

xanəgahın yanında dəfn edilmişdir. 

   
 

 

Xanəgahın ətraf sahələri bərpa edilərkən torpağın alt hissəsindən 1444-

1445, 1491-1492 və 1493-cü illərə aid olan məzar kitabələri aşkar edilmişdir. 

Belə ki, bu xanəgah uzun müddət ərzində dərvişlər üçün yaşayış, eyni 

zamanda ibadət və zikr yeri kimi fəaliyyət göstərmişdir. Epiqrafik dəlillərə 

əsaslansaq aydın olur ki, xanəgah XVIII əsrdə də öz fəaliyyətini davam 

etdirmiş, məhz oranın üzvləri buradan öz ideyalarını aşılamışlar [9]. 

Dağın döşündəki xanəgah elə də böyük olmayan bir meydançada 

yerləşir. Divarları açıq qəhvəyi rəngdə kərpiclə işlənmişdir. Birinci 

məqbərənin aşağı hissəsi dördbucaqlı, yuxarısı isə səkkizbucaqlıdır. Kubdan 

səkkizbucaqlıya keçid çarpazlaşmış bucaqlar şəklində həll edilmişdir. Eyni 

zamanda, məqbərənin yuxarı hissəsi iki qeyri bərabər hissəyə bölünür. Yuxarı 

hissə aşağı hissədən nisbətən daha kiçik həll edilərək, bucaq altında 

yerləşdirilmişdir. Belə ki, məqbərənin səkkiztilli örtük hissəsi onun daxili 

günbəzinin üstündə yerləşdirilmişdir.   

Məqbərə plan- quruluş baxımından təxminən kvadrat şəklindədir. 

Tərəflərin uzunluğu bərabər şəkildə orta hesabla 5 metrə bölünmüşdür. Kvadrat 

formalı hissədən günbəzə keçid üçün künclərdə düzəldilmiş üçcərgəli stalktit 

trompladan istifadə edilmişdir. Burada tromplar səkkizbucaqlıya keçid əmələ 

gətirir. Daha sonra isə stalaktitlərin yuxarı cərgəsini, yəni yarusunu təşkil etmiş 

olan dekorativ aşırımlar onaltıbucaqlıya keçir. Bu isə öz növbəsində günbəz 

hissənin çevrəsinə keçmiş olur. Giriş qapısının hər iki yanında relyefli şəkildə 

işlənən mehrab öz gözəlliyi ilə insanın diqqətini cəlb edir. İşlənmə texnikasına 

baxıldığında Orta Asiya və Güney Azərbaycanda gəc üzərində işlənən ən 

mükəmməl sənət nümunələriylə hər zaman müqayisə edilə bilər. 

İnteryerə baxdıqda isə, sadə formada həll görünür, giriş qapısını 

çərçivəyə almış olan iki panno maraqlı relyef oymalarla tamamlanmışdır. 

Şəkil 2. Əlincəçay xanəgahı. Giriş baş tağı 

 



Aysel  Hüseynova 

64 

 

Kompozisiya baxımından,  daban hissələri ilə alçaq yarımsütunlar kapitellərə 

söykənərək oxvari tağın onun mərkəzini təşkil etdiyini görə bilərik. Tağın  

üzəri bitki mənşəli rəsmlərlə həll edilərək, bir neçə zolaqla çərçivələnmişdir. 

Pannonun üzərində yerləşən bütün elementləri əhatə edən ornamental 

kompozisiya plastikası memarlıq formalarının cizgilərini çox gözəl 

çalarlandırır [şək.3] 

Eyni zamanda, pannonun ornamentləri, həmçinin baştağın üzərində 

yerləşmiş olan kitabənin poliqrafiya xüsusiyyətləri bu türbənin XII əsrin 

sonuna və yaxud XIII əsrin əvvəllərinə aid olmasını əsaslandırır. Üç sətirlik 

bir kitabənin qalmış hissələrində türbəni ucaltmış əmirin adı, eyni zamanda 

titulu, onu tikən ustanın adı "Bu binanı tikən Xoca hörmətli və əziz Camal-əl-

din" formasında qeyd olunmuşdur [7]. 

XV əsrə aid edilən birinci məqbərə portalı yaxınlığında ikinci bir 

məqbərə mövcuddur. Belə ki, məqbərə çaydaşından və kobud yonulmuş 

daşdan inşa edilərək, bəzi hissələrində kərpiclə möhkələndirilmişdir. Bu 

tikinti bütöv bir bina təsəvvürü yaratmaqdadır. Məqbərənin daxili hissəsi iki 

sütun arası altı hissəyə bölünmüşdür. Hər birinin üstü kərpic günbəzlərlə həll 

edilmişdir. Günbəzlərə keçid üçün nəzərdə tutulan yelkən formalı hörgü də 

kərpiclə tamamlanır. Cənub divarında yerləşən mehrab hissə düzgün olmayan 

yarımdairəvi formasındadır. Alt hissəsində yazıda binanın inşa edilmə tarixi 

1495-ci il kimi qeydə alınmışdır [1, s. 52-54]. 

Məqbərənin inşası zamanı iki inşaat materialından istifadə edilmişdir. 

Burada, binanın səthi hissələri daşdan, daxili isə kərpicdəndir. Daha sonra 

dağılmaması baxımından, həmin hissəyə daşdan üz çəkilmiş,  bir neçə ton açıq 

rəngli bişmiş kərpic plitələrdən istifadə edilmişdir. Kubvari təməli isə 

müxtəlif-kiçik və böyük ölçülərdə səkkizvəchli barabanla həll edilmişdir. 

Türbənin kiçik həcmi müəyyən bucaq altında döndərilmişdir. Dam örtüyü 

kürəşəkilli günbəz formasındadır. Bu gün saxlanmaqda olan xarici örtük, çadır 

formasında həll edilib. 

Əlincəçay xanəgahı ilə yanaşı XIV-XVII əsrlərdə daha  üç xanəgah inşa 

edilmişdir. Bunlardan biri Piri Yaqub (XIV), Pir-i Süleyman, digəri isə Xudu 

Divanə (XVII) xanəgahıdır. 

Şəkil 3. Əlincəçay xanəgahının interyer həlli 
 



Naxçıvan xanəgahları 

 

65 

 

Piri Yaqub xanəgahı – Bu ziyarətgah Naxçıvan şəhərində Möminə 

Xatun türbəsinin şimalında yerləşir. Xanəngah XIX yüzillikdən başlayaraq 

əksər sufi məskənləri kimi tənəzzül etmiş, zaman keçdikcə unudulmuşdur. Bu 

ziyarətgahda orta əsrlərdə xanəgah rəhbərləri olan Pir Əli və Pir Yaqub dəfn 

edilmişdir [4] 

Pir Yaqub xanəgahı uzun müddət tədqiqatçıların diqqətindən kənarda 

qalmışdır. Haqqında ilkin məlumatları XX yüzilliyin 30-cu illərində rus alimi 

K.N. Smirnov vermişdir. O, qeyd etmişdir ki, Möminə Xatun 

türbəsinin yaxınlığında Pir Yaqubun qəbri vardır. Sitayiş yeri olan bu 

unudulmuş qəbir hansı isə bir dərvişə məxsusdur. Orta əsrlər zamanı Naxçıvan 

şəhərində fəaliyyət göstərən xanəgahlardan biri də bu xanəgah olmuşdur. 

Bəktaşiyyə Sufi cəmiyyətinə mənsub olan və rəhbəri  

Pir Yaqubun adı ilə Pir Yaqub xanəgahı adlanan bu sufi məskəni 

Naxçıvanın ictimai-siyasi həyatında mühüm rol oynamışdır. Ancaq XIX 

yüzillikdən başlayaraq əksər sufi məskənləri kimi bu xanəgah da tənəzzül 

etmiş, zaman keçdikcə unudulmuşdur. Azərbaycan öz müstəqilliyini bərpa 

etdikdən sonra xanəgah binası bərpa olunmuşdur [şək.4], [5, s. 398]. 

Binanın içərisində iki qəbir vardır. Qəbirlər səliqəli şəkildə düzəldilsə 

də, üzərində epiqrafik sənəd-kitabə olmadığı üçün onların mənsubiyyətini 

aydınlaşdırmaq mümkün olmamışdır. Yerli əhalinin fikrincə bu qəbirlərdə 

dəfn olunanlar qardaş olmuşlar. Bina bərpa olunarkən onun üzərində Pir Əli 

və Mir Yaqub sözləri yazılmışdır. Görünür xanəgaha əvvəlcə  

"Pir" dərəcəsinə qədər yüksəlmiş Pir Əli rəhbərlik etmiş, o vəfat etdikdən 

sonra rəhbərlik qardaşı Pir Yaquba keçmişdir. Ehtimal ki, Pir Yaqubun döv ründə 

xanəgah daha da şöhrət qazanmış, bu səbəbdən də onun adı ilə adlanmışdır. 

Ancaq onun daşıdığı Pir titulu zaman keçdikcə təhrif olunaraq seyidlərə məxsus 

Mir titulu ilə əvəz olunmuşdur. Orta əsrlər zamanı xanəgah rəhbərləri olan 

şeyxlərin ailə üzvləri ilə birlikdə öz xanəgahlarında yaşaması və öldükdən sonra 

orada da dəfn olunması faktını əsas götürərək demək olar ki, binanın içərisindəki 

qəbirlərdə xanəgaha rəhbərlik etmiş Pir Əli və Pir Yaqub dəfn olunmuşlar. 

Şəkil 4. Pir Yaqub xanəgahı. 
 



Aysel  Hüseynova 

66 

 

Sağlıqlarında qazandıqları hörmət və nüfuza görə bu sufi şeyxlərinin qəbri 

müridləri və yerli əhali tərəfindən ziyarətgaha çevrilmişdir. Sovet hakimiyyəti 

illərində, ateizm təbliğatının tüğyan etdiyi dövrlərdə ziyarətgahlara getmək yasaq 

olunsa da, xalq bu müqəddəs yeri unutmamış, gizli də olsa oranı ziyarət etmişlər 

[5, s. 399]. 

Xudu divanə xanəgahı - ilk məlumata rus alimi İ.P.Zelinskinin 1882-

ci ildə SMOMPK məcmuəsində nəşr etdirdiyi məqaləsində rast gəlinir. XX 

yüzilliyin 20-ci illərində Naxçıvanda olmuş rus alimi V.M.Sısoyev pir 

haqqında yazır: Naxçıvan şəhəri yaxınlığında, Hacıvarda bir-birindən 300-400 

addım məsafədə iki qarağac ağacı vardır. Onları ekiz sayılırlar. Belə hesab 

edirlər ki, onlar yeraltı köklər vasitəsilə bir-biri ilə birləşmişdir. Bu ağaclarda 

əmələ gəlmiş qabarmaları onların hamiləliyilə izah edirlər. Onlar dan birinin, 

Yarımca yolunun yaxınlığında olanın yanında cavan qaraağac yetişib. Onu 

qoca qara ağacın oğlu hesab edirlər. Sonuncunun altında gil dən balaca otaq 

tikilib. Bu yerlərin sahibləri orada öz ölülərini dəfn edirlər. Buna görə də 

ağacın ətra fında müsəlman qəbiristanlığı əmələ gəlib. Buranın adı ağaclarla 

birlikdə Xuda Divan ("Allahın məhkəməsi") adlanır. Rus alimi K.N.Smirnov 

Naxçıvan bölgə sindəki müqəddəs yerlərdən danışarkən bu ziyarət gah 

haqqında da qısa şəkildə bəhs edir. O, yazır: “Hacıvar kəndi isti qamətində 

qadınların Novruzun altıncı günü get diyi ziyarətgah vardır. Bu ziyarətgah 

"Xudu Divanə" adlanır. Görünür bu Səfəvi dərvişlərindən birinin qəbridir. 

Burada qadınların parça (cındır) asdıqları iki ağac vardır. Ziyarətgahın adı 

Xudu adlı adamın adından götürülmüşdür. Bu adam Qələndəriyyə sufi 

təriqətinə mənsub dərviş olmuşdur. O əhali arasında hərəkətlərinə, da 

nışıqlarına görə dəli kimi tanınmış, bu səbəbdən də ona "divanə" ləqəbi 

verilmişdir [5, s. 196-198]. 

Yerli əhali arasında "Xudu Divanə" adı ilə tanınmış dərviş Xudu da orta 

əsrlərdə Naxçıvan bölgəsində geniş yayılan və fəaliyyət göstərən Qələn 

dəriyyə təriqətinə mənsub dərviş olmuş, bu ərazidə öz xanə gahını qurmuş, 

orada ya şayıb ideyalarını yaymış dır. Orta əsrlər zamanı sufi şeyxləri öz 

ideyalarını daha çox adama mənimsətmək, ətraf ölkələrdə yaymaq məqsədi ilə 

öz xanəgahlarını əsasən gediş-gəlişin çox olduğu ticarət yollarının üzərində 

inşa edirdilər. Xudu Divanə ziyarətgahının yerləşdiyi ərazi də Naxçıvançayın 

sol sahilində, Ordubad-Sədərək ticarət yolunun üzərində yerləşdiyindən, bu 

yol üzərində bir neçə xanəgahın fəaliyyət göstərməsinə əsasən bu ərazidə də 

xanəgahın yaradılmasını təbii hal kimi qəbul etmək olar. K.N.Smirnovun 

yazdığına görə ziyarətgah Xudu Divanənin qəbrindən ibarət olmuşdur. 

Görünür, Xudu Divanə vəfat etdikdən sonra müridləri tərəfindən adətə uyğun 

olaraq öz xanəgahı yanında dəfn olunmuşdur. Müridləri həmin qəbri ziyarət 

etdiklərindən zaman keçdikcə bu ümumi hala çevrilmiş və əhali tərəfindən 

ziyarət olunmağa başlamışdır.  



Naxçıvan xanəgahları 

 

67 

 

Piri-Suleyman xanəgahı –Naxçıvan bölgəsində fəaliyyət göstərən 

xanəgah – türbələrdən biri də Şərur rayonunun Tənənəm kəndindəki Pir-

i Süleymanadı ilə məşhur оlan ziyarətgahdır. Pir memarlıq baxımından оqədər 

də möhtəşəm оlmayan bir binadan ibarətdir. 

Binanın günbəzi tacvari formalı olub, dairəvi planlıdır. Vaxtıilə 

abidənin giriş qapısı üzərində kitabə olsa da həmin epiqrafik sənəd zaman 

keçdikcə məhv olaraq sıradan çıxmışdır. Binanıniçərisində qəbir vardır. Pirdə 

əsas ziyarət оbyekti bu qəbirdir.Ancaq qəbirin və binanın üstündə epiqrafik 

sənəd-kitabəоlmadığı üçün оnların tarixi, mənsubiyyəti və 

təyinatı haqqındasanballı elmi fikir söyləmək mümkün deyildir. 

Yaşlı əhalinin söylədiyinə görə pirin tarixi Tənənəmkəndinin tarixindən 

qədimdir. Pirin nə üçün “Piri-i Süleyman”adlanması haqqında dəqiq məlumat 

yоxdur. Fikrimizcə, ziya-rətgahın adındakı “Pir” sözü sufi təriqəti rəhbərlərinə 

verilənən yüksək tituldur. Görünür, Süleyman sufilikdə ən yüksək məqam 

olan “Pir” səviyyəsinə qədər yüksəlmiş bir şəxsiyyətolmuşdur. Sufi 

təriqəti pirlərinə məxsus bütün keyfiyyətlər Pir Süleymana da aid оlmuş və о, 

Tənənəm kəndi ərazisindəfəaliyyət göstərən xanəgahın rəhbər şeyxi 

оlmuşdur. 

Tənənəm kəndindəki bu xanəgah zəmanəsinin nüfuzlusufi mərkəzlərindən 

оlmuşdur. О, nəinki təkcə Tənənəmkəndində, bütövlükdə Şərur bölgəsində 

böyük nüfuz qazanmış,zəmanəsinin sоsial-siyasi və ideоlоji həyatında mühüm 

rоl оy-namışdır (Səfərli F., 2003, s. 173-176). Xanəgah – türbəninüzərində 

epiqrafik sənəd qalmadığı üçün onun inşa tarixihaqqında konkret və dəqiq fikir 

söyləmək mümkün deyildir. Ancaq onun ətrafında orta əsrlər dövrünə, xüsusilə 

XIV əsrəaid saxsı qab qırıqları və kaşı parçalarına əsasən demək olar ki, bu sufi 

məskəni XIV-XV əsrlərdən etibarən fəaliyyət gös-tərmiş, Pir-i Süleyman isə 

onun rəhbər şeyxlərindən olmuşdur [5, s. 399]. 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. “Azərbaycanda inşaat sənəti” K.Məmmədzadə . - Bakı,. "Elm", 1978.  

2. “Əcəmi Əbubəkr oğlu və Naxçıvan memarlıq abidələri”. Ə.V.Salamzadə. 

- Bakı,. İşıq, 1976. 

3. «Əlincə qalasında daş üzərində olan bir həndəsi ornamentin harmonik 

quruluşu və yaranma tarixi haqqında» Q.Əliyev. “Elmi əsərlər (humanitar 

elmlər seriyası)”. İSSN 2224-5529. - Naxçıvan,. 2016.   

4. “Naxçıvanda sosial-siyasi və ideoloji mərkəzlər”. Səfərli F. - Bakı,. 2003.  

5. “Naxçıvanın türk-islam mədəniyyəti abidələri”. Hacıfəxrəddin Səfərli.  

Naxçıvan,. “Əcəmi” Nəşriyyat Poliqrafiya Birliyi, 2017. 

6. “Yuxarı Əylis kəndi: tarixi, abidələri”. Səfərli H.  AMEA Naxçıvan 

https://az.wikipedia.org/wiki/Hac%C4%B1f%C9%99xr%C9%99ddin_S%C9%99f%C9%99rli


Aysel  Hüseynova 

68 

 

Bölməsinin Xəbərləri, 2007,. N3. 

7. «Аджэми сын Абубекра, «Большпя Советская Энциклопедия», 

Саламзаде А.В. издание 3-е. -  Москва., 1970 гoд.  

8. «Архитектура мавзолеев Азербайджана XVI-XIX вв». Саламзаде 

А.В. - Азербайджан. ССР,. 1951 гoд.  

9. «Мемориальное зодчество Средней Азии», Л.Ю.Маньковская. - 

Ташкент,. 1983 гoд.  

10. “Надписи архитектурных памятников Азербайджана эпохи 

Низами”. Алескерзаде А. Москва-Баку,. 1947. 

11. «Статистическое описание Нахичеванскойпровинции». Григорьев 

В. Санкт-Петербург,. 1833. 

12. “Ханега на реке Алинджа-чай, в. кн. Архитектура Азербайджана. 

Эпоха Низами”. С. М. Ваидов. Москва – Баку,.1947. 

 

 

 

Aysel  Huseynova 

 

The khanagas of Nakhchivan 

 

Key words: Khanaghah, Nakhchivan, Alinjachay Khanaghah, Piri 

Yagub Khanaghah, Khudu Divaneh Khanaghah, Piri-Suleyman Khanaghah. 

The establishment of Khanagahs was related to the spread of Sufi 

teachings in the Muslim East. Khanaghah, being the center of religious and 

spiritual life, was a place where the spiritual aspects of Islam, ceremonies and 

rites were strictly observed. Some of the Sufis always lived in khanaghas, 

while others traveled from country to country, city to city, village to village in 

order to propagate their Sufi ideas, and found shelter in khanaghas for 

temporary living. Some of the Sufis always lived in khanagahs, while others 

used khanagahs as shelter for themselves while traveling from country to 

country and city to city in order to propagate Sufi ideas. Educational activities 

were carried out in the hostels, discussions of theologians took place, meetings 

were held and scientific opinions were heard. 

In the territory of the Nakhchivan Autonomous Republic, several 

khanaghah-type monuments have survived to our time. There are Nakhchivan, 

Alinjachay Khanaghah, Piri Yagub Khanaghah, Khudu Divaneh Khanaghah 

and Piri-Suleyman Khanaghah. 

 

 

 

 

 



Naxçıvan xanəgahları 

 

69 

 

Айсель Гусейнова 

 

Ханeги Нахчивана 

 

Ключевые слова: Ханега, Нахичевань, Алинджачай Ханега, Пири 

Ягуб Ханега, Худу Диване Ханега, Пири-Сулейман Ханега. 

Создание Ханаг было связано с распространением суфийского 

учения на мусульманском Востоке. Ханега, будучи центром 

религиозной и духовной жизни, была местом, где строго соблюдались 

духовные аспекты ислама, церемонии и обряды. Некоторые из суфиев 

всегда жили в ханегах, другие путешествовали из страны в страну, из 

города в город, из деревни в деревню с целью пропаганды своих 

суфийских идей и находили в ханегах приют для временного 

проживания. Некоторые из суфиев всегда жили в ханегах, другие 

использовали ханаги как убежище во время путешествий из страны в 

страну и из города в город с целью пропаганды суфийских идей. В 

общежитиях проводились просветительские мероприятия, происходили 

дискуссии богословов, проводились собрания и заслушивались научные 

мнения. 

На территории Нахчыванской Автономной Республики до нашего 

времени сохранилось несколько памятников типа ханаги. Это Нахчыван, 

Алинджачай Ханега, Пири Ягуб Ханега, Худу Диване Ханега и Пири-

Сулейман Ханега. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 70-75 

 

70 

 

Kəmalə Atakişiyeva 

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

kamala.bashirova@mail.ru 

UOT 784.4 

 

NAXÇIVAN  AŞIQ  MÜHİTİ  

 

Xülasə: Məqalə Azərbaycan aşıq sənətində özünməxsus yer tutan 

Naxçıvan aşıq mühitinin işıqlandırılmasına həsr olunmuşdur. Məqalədə 

Naxçıvanın ustad aşıqları Aşıq Cəlil, Ordubadlı Kərim, Ağ Aşıq, Ululu Kərim 

və digər ustad sənətkarlar haqqında məlumat verilir və onların 

ümumazərbaycan aşıq sənətində tutduğu yer vurğulanır. Burada həmçinin aşıq 

havacatının zənginləşməsinə xidmət edən regional havalar və dastanlar 

haqqında məlumat verilir.Məqalədə Naxçıvan aşıq mühiti mühitlərarası 

əlaqələr kontekstində də araşdırılmış, Dərələyəz, Göyçə, Qarabağ və digər 

mühitlərin aşıqları ilə əlaqələrə nəzər salınmışdır. Aparılan təhlillər mühitin 

ustad aşıqlarının həyat və yaradıcılıq yolu, hava və dastan repertuarı, eləcə də 

mühitlərarası əlaqələr zəminində həyata keçirilmişdir.  

Açar sözlər: Naxçıvan aşıq mühiti, hava, dastan, mühitlərarası əlaqələr.    

 

Azərbaycan aşıq sənətinin mühitlər üzrə öyrənilməsi musiqi 

folklorşünaslığında XX əsrin ikinci yarısından etibarən vüsət almışdır. 

Musiqişünaslıq tədqiqatlarında aşıq sənətinin araşdırılması Üzeyir 

Hacıbəylinin məqalə və məruzələrindən başlayaraq, sonrakı mərhələdə Əminə 

Eldarova, Tariel Məmmədov, Nailə Rəhimbəyli, İradə Köçərli, Kamilə 

Dadaşzadə, kimi alimlər tərəfindən davam etdirilərək müstəqil elmi istiqamətə 

çevrilmişdir.  

Aşıq sənətinin mühit ənənələri ilk olaraq filoloji araşdırmalarda diqqət 

mərkəzinə çəkilmiş, A.Nəbiyev, M.Qasımlı, H.İsmayılov, S.Qəniyev və digər 

alimlər dəyərli elmi əsərlər ərsəyə gətirmişlər. Bu tədqiqatlarda ayrı-ayrı 

bölgələrdə mövcud olan aşıq mühitlərinin özünəməxsus yaradıcılıq ənənələri, 

repertuarı, ustad sənətkarları haqqında geniş məlumat verilmişdir. Filoloq və 

folklorşünas alimlər Azərbaycan aşıq sənətində Gəncəbasar, Qarabağ, Şirvan, 

Borçalı, Göyçə, Qaradağ, Təbriz, Dərələyəz, Naxçıvan, Zaqatala, Anadolu, 

İrəvan, Çıldır, Dərbənd, Urmiya, Zəncan, Savə, Xorasan, Qaşqay kimi 

mühitlərin olduğunu göstərmişlər. Bu mühitlərdən bir çoxu artıq öz 

fəaliyyətini dayandırmışdır. Azərbaycan ərazisində Şirvan, Borçalı, 

Gəncəbasar (Tovuz, Qazax, Gədəbəy, Şəmkir, Daşkəsən), Kəlbəcər hal-

hazırda fəaliyyətdə olan mühitlər sırasında yer alır. Göyçə və Qarabağ aşıq 

mühitinin bir çox nümayəndələri isə sovet dönəmində yurd-yuvalarından 

mailto:kamala.bashirova@mail.ru


Naxçıvan  aşıq  mühiti  

 

71 

 

köçkün düşən zaman Azərbaycanın digər bölgələrinə pənah aparmış, daha çox 

Qərb rayonlarında məskunlaşmışlar. Bu səbəbdən Qərb aşıqlığında həm də 

Göyçə qolunun davam etdirilməsi səciyyəvidir.  

Naxçıvanda aşıq sənətinin təşəkkülü və inkişafı aşıqşünaslıq 

tədqiqatlarında son dövrdə aktuallaşmışdır. Bu mühitin ənənələri, ustad 

aşıqları, repertuarı haqqında məlumatlar M.Qasımlının, A.Nəbiyevin, 

Y.Səfərovun, G.Məmmədovanın və digərlərinin tədqiqatlarında verilmişdir.  

Naxçıvan Azərbaycanın qədim yaşayış məskəni kimi həm də zəngin 

ənənələri, münbit folklor mühiti ilə seçilən bölgəsidir. Burada xalq mahnı və 

rəqsləri, mərasim ənənələri, aşıq, muğam sənəti xalq tərəfindən sevilmiş, 

ustad sənətkarlar tərəfindən yaşadılaraq gələcək nəsillərə ötürülmüşdür. 

“Tarixən musiqi tarixində ifaçılıq mədəniyyətinin aparıcı sahələrindən birini 

də aşıq ifaçılığı təşkil etmişdir” [4, s.9]. Aşıq sənəti ilə bağlı məlumatlar isə 

XVIII əsrdən etibarən intensivləşir. Tədqiqatçı R.Kərimov hesab edir ki, 

“Naxçıvanda aşıq sənəti öz inkişaf zirvəsinə XVIII əsrdə Ağ Aşığın 

yaradıcılığı ilə yüksəlmişdir” [5, s.15]. M.Qasımlının Naxçıvan aşıq mühiti ilə 

bağlı məlumatında isə bölgənin ən ustad aşığı kimi Aşıq Süleymanın adı 

çəkilir: “Naxçıvan aşıq mühitinə mənsub olan ən qüdrətli saz-söz sənətkarı 

XVIII yüzillikdə yaşayıb yaratmış Aşıq Süleymandır” [6, s.194]. Alim daha 

sonra məlumat verir ki, Aşıq Süleyman Aşıq Valehin müasiri və yaxın dostu 

olmuşdur. İki ustad arasında baş tutan sınaq deyişmələri isə məşhurlaşaraq 

repertuara daxil olmuşdur. Qeyd etmək lazımdır ki, bu mühitin Xanxanım 

oğlu Əli, Aşıq Sultan, Aşıq Dədəkişi, Çobankərəli aşıq Cəfər, Aşıq 

Məmmədcəfər, Gulalı Məmməd, Aşıq Əzim, Aşıq Muxtar, Aşıq Abbas Dəhri, 

Aşıq Abbas, Aşıq Yusif Sədərəkli, Aşıq Aslan, Aşıq Həsən kimi 

nümayəndələri olmuşdur. Bu aşıqlar Naxçıvanla yanaşı, qonşu mühitlərin, 

eləcə də Güney Azərbaycanın Təbirz, Urmiya, Türkiyənin İğdır, Ərzrum 

bölgələrinə səfərlər etmiş, el məclislərində çalıb çağırmışlar.  

Naxçıvan aşıqlarının qonşu aşıq mühitləri ilə əlaqələrinə gəlincə isə bu 

barədə elmi ədəbiyyatda xeyli faktlar mövcuddur. Əvvəldə qeyd etdiyimiz 

Aşıq Süleymanla Qarabağ aşığı Valehin əvvəlcə sənət sınağına girməsi və 

daha sonra yaxın dost olması mühitlər arasında gediş-gəlişin olması ilə yanaşı, 

həm də xalqın bu aşıqlara olan rəğbəti, sənətinə maraq və sevgisinin də 

göstəricisi kimi çıxış edir.  

Dərələyəz mühitinin ustad sənətkarı Aşıq Cəlilin də yaradıcılığını 

tədqiqatçılar Naxçıvan mühiti ilə bağlayırlar. “Naxçıvan aşıq ədəbi mühiti 

tarixən Dərələyəz, Göyçə, Qaradağ-Təbriz, İrəvan, Çıldır aşıq mühitləri ilə 

təmasda olmuş, öz sənət əlaqələrində Dərələyəz aşıq mühitindən daha çox 

faydalanmışdır” [8, s.13]. Onun ustadı Aşıq Abbas Dəhri (Ordubadın Dəstə 

kəndindəndir) olmuş, ömrünün bir hissəsini də elə Naxçıvanda yaşamış və 

burada dəfn olunmuşdur [3, s.42]. Aşıq Cəlil Azərbaycan aşıq havalarının 

zənginləşməsində xidməti olmuş sənətkarlardandır. Onu bir sıra saz 



Kəmalə Atakişiyeva 

 

72 

 

havalarının, o cümlədən “Baş Cəlili”, “Orta Cəlili”, “Ayaq Cəlili”, 

“Qaytarma”, “Sallama gəraylı”, “Badamı” havalarının müəllifi hesab edirlər. 

Aşığın oğlu da onun sənətini davam etdirmiş və öz yaradıcılığını Naxçıvanda 

sürdürmüşdür. “Aşıq Cəlilin oğlu Bəhmən də aşıqlıq etmiş, Naxçıvanda 

sayılan aşıqlardan olmuşdur” [3, s.51].  

R.Kərimov Naxçıvan aşıqlarının adını çəkərək onların Azərbaycan aşıq 

yaradıcılığına verdiyi töhfələri xüsusilə vurğulayır: “Naxçıvan aşıq mühiti 

keçdiyi inkişaf mərhələlərində öz yaradıcı ənənələri və tanınmış sənətkarları 

ilə Azərbaycan aşıq sənətinə dəyərli töhfələr vermişdir. Bu sırada adları 

çəkilənlərlə yanaşı, Ordubadlı Kərim, Kosacanlı Ağ Aşıq Allahverdi, Aşıq 

Cəlil, Aşıq Əli Xanxanımoğlu, Aşıq Məmmədcəfər, Çobankərəli Aşıq Cəfər, 

Aşıq Abbas Dəhri, Aşıq Fətulla və Aşıq Nabatın əməyi çoxdur” [5, s.9].   

Aşıq repertuarında Naxçıvanla bağlı havalardan “Naxçıvan gülü”, “Ağır 

Şərili”, “Yüngül Şərili”, “Baş Cəlili”, “Orta Cəlili”, “Ayaq Cəlili”, 

“Naxçıvani”, “Qurbani”; dastanlardan isə “Ordubadlı Kərimin nağılı”, 

“Kərim-Süsən”, “Ağ Aşıq-Süsənbər”, “Ziyad-Şövkət”, “Hüseyn-Reyhan” və 

s. adlarını çəkmək olar.   

Naxçıvan aşıq mühiti hal-hazırda öz fəaliyyətini zəiflətmiş hesab 

olunur. Bu barədə M.Qasımlı yazır: “..milli mədəni siyasətin düzgün 

qurulmaması və kənardan gələn yad etnik-mədəni təsirlərin güclənməsi 

nəticəsində Qarabağ, Naxçıvan, Dərbənd kimi aşıq mühitləri tənəzzül 

mərhələsi keçirir. Sənətin birindən digərinə ötürülmə ənənəsi aradan 

çıxdığına, xüsusən də ustad-şagird münasibətləri dayandığına görə indiki yaşlı 

nəsil dünyasını dəyişdikdən sonra bu mühitlər tamamilə sıradan çıxacaqdır” 

[6, s.174].  

Naxçıvan aşıq mühitinin poetik və musiqi repertuarının araşdırılmasında 

lokal ənənələrlə yanaşı mühitlərarası əlaqələr zəminində də yanaşma 

mütləqdir. Folklorşünas alim Azad Nəbiyevin də qeyd etdiyi kimi “Aşıq 

məktəblərinin hər birinin özünəməxsusluğu onun fərdi yaradıcılıq ənənələri 

ilə bağlı olub heç bir qarşılıqlı təzad yaratmır. Onlar ümumilikdə aşıq 

yaradıcılığının müxtəlif özəlliklərini əks etdirir, bir-birini tamamlayır” [7, 

s.54]. Öz aktiv fəaliyyətini daha çox XIX və XX əsrlərdə aparmış bir sıra 

mühitlər, o cümlədən Göyçə, Borçalı, Qazax, Tovuz, Gədəbəy, Kəlbəcər, 

Qarabağ aşıqları hər zaman qarşılıqlı yaradıcılıq əlaqələrində olmuşlar. Aşıq 

sənəti ilə bağlı tədqiqatlarda bu bölgələrin aşıqlarının ustad-şagird 

münasibətləri haqqında da xeyli faktlar vardır. Bu da deməyə imkan verir ki, 

adıçəkilən aşıq mühitlərinin ortaq repertuarı və ifaçılıq ənənələri mövcuddur. 

“İstər ilkin mühitlər, istərsə də onların mənəvi-estetik axarları hesabına 

formalaşan sonrakı mühitlər söz və musiqi repertuarı baxımından eyni ana xətt 

üzrə hərəkət etmişlər” [6, s.169]. Bu faktla bağlı tədqiqatçı Yusif Səfərovun 

kitabında maraqlı bölgü də aparılmışdır. Müəllif Naxçıvan aşıq mühitini 

coğrafi ərazinin müəyyən bölgələri ilə bağlı qruplaşdırma verir: 1. Naxçıvan-



Naxçıvan  aşıq  mühiti  

 

73 

 

Şahbuz; 2. Şərur-Kəngərli; 3. Ordubad – Culfa [8, s.9]. Daha sonra Y.Səfərov 

Şərur-Kəngərli mühitinin Dərələyəz, Ordubad-Culfa mühitinin isə Qaradağ 

mühiti ilə sıx əlaqələrinin olmasını qeyd bildirir. Buradan belə nəticəyə 

gəlmək olur ki, mühitin daxilində müəyyən bölgələrin aşıqlıq ənənələri 

özünəməxsusluğu ilə seçilmişdir.  

Naxçıvan aşıq mühiti ilə bağlı havalar Azərbaycan aşıq repertuarının bir 

qismini təşkil edir. Onların sayı çox olmasa da, klassik havacatın tərkibinin 

formalaşmasında rol oynamışdır. Naxçıvanla bağlı aşıq havalarından “Baş 

Cəlili”, “Orta Cəlili”, “Ayaq Cəlili”, “Naxçıvanı”, “Naxçıvan gülü”, 

“Ordubadı”, “Köhnə Naxçıvan”, “Ağır Şərili”, “Yüngül Şərili”, “Şahbuz 

laylası”, “Süsənbəri” (Aşıq Alı ilə bağlı) və “Naxçıvan gəraylısı” aşıq 

repertuarında möhkəm yer tutmaqdadır. Son iki havanın yaradıcı aşıq Hidayət 

hesab olunur. Bu barədə R.Kərimovun kitabında qeyd olunur [5, s.79].  

Bir sıra dastanlarda da başqa mahallardan olan aşıqların Naxçıvana 

dəvət olunması, sənət meydanında sınağa çəkilməsi burada yüksək 

peşəkarlığa malik ustadların olmasından xəbər verir. Diqqəti cəlb edən daha 

bir məqam isə qadın aşıqlığının da mövcud olması ilə bağlıdır. Bu mənada 

Şəmkirli Aşıq Hüseynin “Reyhan” dastanında baş verən hadisələri yada 

salmaq olar. Burada Aşıq Hüseyn məhz naxçıvanlı Reyhan xanımın dəvəti ilə 

oraya səfər edir. Reyhan xanım saz-söz sənətinin mahir ifaçısı kimi tanınırmış. 

O, deyişmə apardığı bütün aşıqları bağlayıb, sazlarını əlindən almış və 

məhbəsə atdırmışdı. Aşıq Hüseyni də bu meydana dəvət edən Reyhanla 

deyişmək üçün səfərə çıxan Aşıq Hüseyn öz ustadından xeyir-dua alır. Burada 

Aşıq Hüseynin 18 aşığı bəndə salan Reyhanın ustalığından xəbərdar olması 

və hətta xüsusi bir məsuliyyət duyması da onun ustadı ilə söhbətində təsvir 

olunmuşdur. Qeyd edək ki, bu dastanın mətni və havaların not yazısı 

musiqişünas alim İ.Köçərlinin elmi redaktorluğu və tərtibatı ilə “Aşıq Hüseyn 

Şəmkirli. Reyhan” kitabında  çap olunmuşdur. Havaların not yazısı isə 

musiqişünas alim Məmmədsaleh İsmayılova məxsusdur. Dastan Gəncə aşığı 

Qara Mövlayevin ifasından yazıya alınmışdır [1]. Bu faktlar göstərir ki, 

Naxçıvan aşıqlarının şöhrəti ilə bağlı rəvayətlər, dastanlar digər mühitlərin 

nümayəndələri tərəfindən də sevilərək ifa edilmişdir. Burada Aşıq Hüseynin 

də Şəmkirdən olması məsələsini qeyd etməliyik. Bu dastanda mühitlərarası 

əlaqələrin ən bariz nümunəsini görmək olur. Bundan başqa “Naxçıvan 

folkloru” toplusunda verilmiş “Qurbani” dastanı Ordubad rayonunun 

Gilançay kənd sakini Məmmədov Sadaydan (71 yaşlı) yazıya alınmışdır [2, 

s.183]. Dastançılıq ənənələri mühitin yerli aşıqlarının da yaradıcılığında 

intişar tapmış, burada yaranan dastanlardan “Ziyad-Şövkət” (aşıq Cəfər), 

“Ordubadlı Kərimin nağılı” və yaxud “Kərim-Süsən” (Ordubadlı Kərimə 

məxsusdur), “Ağ Aşıq-Süsənbər” (Ağ Aşıq Allahverdi), “İslam və Ceyran”, 

“Fərhad və Nazlı” (Aşıq İslam), 



Kəmalə Atakişiyeva 

 

74 

 

Naxçıvan aşıqlarının digər mühitlərin usta aşıqları ilə deyişmələri ilə 

bağlı faktlar da elmi ədəbiyyatda rast gəlinir. Məsələn, R.Kərimovun 

“Naxçıvan aşıqları” kitabında aşıq Məmmədcəfərlə Qarabağlı qadın aşıq 

Səhnə xanımla deyişməsi verilmişdir [5, s.43]. Bundan başqa Aşıq Ələsgərin 

Naxçıvan səfəri də bu qəbildəndir.  

Aparılan araşdırmalar göstərir ki, Naxçıvan aşıq mühiti ustad 

sənətkarları, eləcə də poetik və musiqi irsi ilə Azərbaycan aşıq sənətində 

özünəməxsus yer tutmuşdur. Burada yaşayıb yaradan aşıqların yaradıcılığında 

yeni havaların yaranması ilə yanaşı, dastançılıq ənənələrinin də olması 

məlumdur. Elmi ədəbiyyatda Naxçıvan aşıq mühitinin öyrənilməsi geniş 

səpkidə aparılmasa da, ayrı-ayrı tədqiqatların tərkibində mühitə məxsus 

aşıqların yaradıcılığı, eləcə də havaların musiqi-nəzəri təhlilləri yer almışdır. 

Bu mühitə məxsus dastanlar “Azərbaycan dastanları” 5 cildliyində yer almasa 

da, bu janrla bağlı tədqiqatlarda onların məzmunu ilə bağlı məlumat verilir. 

Müasir dövrdə Naxçıvan aşıq mühitində yaradıcılıq prosesinin nisbətən 

zəifləməsi müşahidə olunsa da, gənc nəsildə bu sənətə olan maraq mühitin 

yenidən dirçəlməsinə təkan verə bilər. Bu işdə aşıq sənətinin tədris olunduğu 

təhil ocaqları, eləcə də efir və internet məkanında təbliğ vasitələrinin (aşıq 

müsabiqələri, TV və radio verilişlərinin təşkili, sosial platformalarda aşıq 

sənətinin təbliğ olunması və s.) vüsət alması mühüm əhəmiyyət kəsb edir.    

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Aşıq Hüseyn Şəmkirli. Reyhan. Elmi red. və tərt. İ.T.Köçərli. Bakı, 

ADMİU, 2018, 131 s. 

2. Azərbaycan folklor antologiyası XXIII kitab (Naxçıvan nümunələri) II 

cild, Bakı, Nurlan, 2011. 360 s. 

3. Dərələyəzli ustad Aşıq Cəlil. Bakı, Elm və Təhsil, 2018. 160 s. 

4. Fərzəliyeva G. Naxçıvan ifaçılıq məktəbinin görkəmli nümayəndələri. 

Naxçıvan, Qeyrət, 2021. 91 s 

5. Kərimov R.M. Naxçıvan musiqi mədəniyyəti tarixindən (musiqi təhsili). 

Bakı, Azərnəşr, 2012. 160 s 

6. Qasımlı M.P. Ozan-aşıq sənəti. Bakı, Uğur, 2011. 304 s. 

7. Nəbiyev A.M. Azərbaycan aşıq məktəbləri. Bakı, Nurlan, 2004. 312 s 

8. Səfərov Y.S. Naxçıvan aşıq ədəbi mühiti. Naxçıvan, 2009. 134 s. 

 

 

 

 

 



Naxçıvan  aşıq  mühiti  

 

75 

 

Kamala Atakishieva 

 

Nakhichevan environment of Ashyg art 

 

Key words: Nakhichevan environment of Ashyg art, chant, epic, 

interregional relations. 

The article is devoted to the coverage of the Ashyg environment of 

Nakhichevan, which occupies a special place in the Ashyg art of Azerbaijan. 

The article presents information about the ashig masters of Nakhichevan, such 

as Ashig Jalil, Ordubadly Karim, Ag Ashig, Ululu Karim and other masters of 

ashig art, and also emphasizes their place in the art of ashik throughout 

Azerbaijan. The satay also provides information about regional tunes and 

epics that enrich Ashyg creativity. The article also examines the Ashyg 

environment of Nakhichevan in the context of interregional relations, and also 

examines relations with the Ashygs of Dereleyez, Goychi, Karabakh and other 

environments. The analysis was carried out on the basis of the life and creative 

path of the Ashyg masters of the Nakhichevan environment, tunes and epic 

repertoire, as well as interregional connections. 

 

 

 

 

Кямаля Атакишиева 

 

Нахичеванская среда ашыгского искусства 

 

Ключевые слова: Нахичеванская среда ашыгского искусства, 

напев, эпос, межрегиональные отношения.  

Статья посвящена освещению ашыгской среды Нахичевана, 

занимающей особое место в ашыгском искусстве Азербайджана. В 

статье представлены сведения о мастерах-ашыгах Нахичевана, как 

Ашыг Джалил, Ордубадлы Кярим, Аг Ашыг, Улулу Кярим и других 

мастеров ашыгского искусства, а также подчеркивается их место в 

искусстве ашика всего Азербайджана. В сатаье также дается 

информация о региональных напевах и эпосах, которые обогащают 

ашыгское творчество. В статье также рассматривается ашыгская среда 

Нахичевана в контексте межрегиональных связей, а также 

рассматриваются отношения с ашыгами Дерелейеза, Гейчи, Карабаха и 

других сред. Проведенный анализ осуществлен на основе жизненного и 

творческого пути мастеров-ашыгов Нахичеванской среды, напевов и 

эпического репертуара, а также межрегиональных связей. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 76-83 

 

76 

 

Aynur Ələkbərova 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

kiçik elmi işçi 

UOT 379.85 

 

NAXÇIVAN ABİDƏLƏRİ VƏ TURİZM MARŞRUTLARININ 

İNKİŞAFI 

 

“Naxçıvan - Azərbaycan  xalqının tarixini əks etdirən  

abidələri özündə cəmləşdirən bir diyardır”. 

Heydər Əliyev 

 

Xülasə: Azərbaycanda mədəni turizm  mühüm rol oynayır. 

Azərbaycanın tacı olan Naxçıvanın müqəddəs torpaqları turistməkanları kimi 

təsdiq olunub. Burada həm istirahət, həm ziyarətgah, həm etnoqrafik tarixi  

olan yerlər  - insanları  cəmləşdirir və dünyaya tanıdır.  

Naxçıvanımızın tarixinin və zəngin mədəniyyətinin tanıdılmasında və 

təbliğində “Gəmiqaya abidəsi”, “Duzdağ” və “Əshabi-Kəhf” abidələrini 

ümumi olaraq əcdad kultuna bağlaya bilərik. Bu abidələr - qədimdən gələcəyə 

ötürüləcək mədəni abidələr olduğu üçün bu gün turistlərin maraq dairəsinə və 

turistik mərkəzinə çevrilib. 

Açar sözlər:  Naxçıvan, turist marşrutları,turizm, mədəniyyət, abidələr 

 

Naxçıvan - bəşər sivilizasiyasının ilk insan məskənlərindən biri kimi 

dünya sivilizasiyasına dəyərli töhfələr vermiş, Azərbaycanın qədim tarixə və 

zəngin mədəniyyətə malik olan ən qədim regionlarından biridir. Bəşəriyyətin 

nadir ölkələrindən biri  olan Azərbaycanımızın  ayrılmaz tərkib hissəsi 

Naxçıvan Muxtar Respublikası tarixən Şərqin iri elm və qədim mədəniyyət 

mərkəzlərindən biri kimi şöhrət  tapmış  möcüzələr diyarıdır. Onun haqqında 

sənədli filmlər çəkilib, elmi  kitablar yazılıb, mahnılar bəstələnilib. Naxçıvan 

həm də tarixi abidələri, nadir memarlıq inciləri ilə diqqəti cəlb edir. Nuh 

Peyğəmbərin məzarüstü türbəsi, Gəmiqaya rəsmləri, Əshabi-Kəhf 

ziyarətgahı, Əlincəqala, Qazançıqala, Fərhad evi, Naxçıvanqala, Yusif İbn 

Küseyr Türbəsi, Möminə Xatun Türbəsi, Qarabağlar türbə kompleksi, 

Xanəgah abidə kompleksi, Naxçıvan buzxanası, Gülüstan türbəsi, Kırna 

türbəsi, Ordubad  buzxanası, Qazançı körpüsü, Qeysəriyyə, Aza körpüsü, 

Zaviyə-Mədrəsə binası, Xan Sarayı, Camə Məscidi, Şərq hamamı, Hüseyn 

Cavid məqbərəsi və s. memarlıq abidələri bu məkandadır. Qeyd edək ki, 

füsunkar təbiəti, təkrarsız mənzərəsi, təbii sərvətləri, tarixi, mədəniyyəti, 

qədimliklə müasirliyin harmoniyası  ilə zəngin olan,  turizm potensialı ilə 

seçilən  Naxçıvan həmişə yerli və xarici turistlərin diqqət mərkəzində olub. 



Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı 

 

77 

 

Ecazkar təbiət abidələrini görmək üçün hər il bu regiona  çoxlu sayda turist 

gəlir. Məhz bu cəhəti xüsusi olaraq vurğulayan Ümummilli lider Heydər 

Əliyev Naxçıvanın təbiəti və memarlığı haqqında demişdir: “Naxçıvan 

ərazisini götürsək, bu kiçik ərazidə həddindən çox dünya miqyaslı tarixi-

memarlıq abidələri yaşayıb və bu gün də yaşayır. Onların hər biri Azərbaycan 

xalqının həm tarixini, həm də mədəniyyətini, adət-ənənələrini göstərən 

abidələrdir. Azərbaycanın siyasi, iqtisadi, mədəni və elmi həyatında 

özünəməxsus rol oynayan Naxçıvanın hər daşı, hər qayası tarixin canlı 

şahididir” [9]. 1200-dən çox qədim tarixi abidələrə malik olan Naxçıvan - bu 

gün turizm mərkəzinə çevrilmişdir.  

Naxçıvan Muxtar Respublikasına 2019-cu  ildən 2023-cü ilədək səyahət 

edən turistlərin birinci üçlük dinamikasında - Türkiyə, İran, Gürcüstan ölkələri 

yer almışdır. 2019-cu ildə İran Respublikasından -22743, Turkiyə 

Respublikasından -19991, Gürcüstan Respublikasından- 1171 turist  NM 

Respublikasına səyahət etmişdir. Lakin 2020-ci ildə bu göstərici bütün 

dünyanı bürüyən COVİD -19 pandemiyasına görə nəzərə çarpacaq dərəcədə 

azalma müşahidə edilir, buna  misal:  Türkiyə Respublikasından - 5015, İran 

Respublikasından -  4254, Gürcüstan Respublikasından -165 turistin bu  

əraziyə gəlməsidir. 

2021-ci ildə  Türkiyə Respublikasından -3184, İran Respublikasından -

3164, Gürcüstan Respublikasından -2; 

 2022-ci ildə Türkiyə Respublikasından - 4150, İran Respublikasından- 

1671, Gürcüstan Respublikasından -18 ; 

2023-cü ildə Türkiyə Respublikasından- 2807, İran Respublikasından -

145, Gürcüstan Respublikasından 42 nəfər turist; 

2019-cu il ilə müqayisədə - 2023-cü ildə turistlərin  gəlişi çox aşağıdır. 

 

 
 



Aynur Ələkbərova 
 

78 

 

Naxçıvanın qədimliyini və mədəniyyətini əks etdirən turist 

marşrutlarından biri Gəmiqaya abidəsidir. “Gəmiqaya təsvirlərinin və oradakı 

qədim yurd yerlərinin azı 7-8 min il yaşı var. Tədqiqatlar nəticəsində orada 

yaşamış əhalinin həyat tərzini və mədəni inkişaf yollarını izləmək mümkün 

olmuşdur. Gəmiqaya rəsmləri 1968-ci ildən öyrənilir” [3]. Sujet və 

kompozisiyası ilə fərqlənən bu rəsmlərin mövzusu əcdadlarımızın inanc və 

əmək fəaliyyətini göstərir. 

Gəmiqaya rəsm abidələri - Kiçik Qafqazın Ordubad dağlarında, Qaranquş 

yaylağında yerləşən qayalarda çəkilmiş petroqlif və piktoqramlardan ibarət 

qayaüstü təsvirlərdir. Bu petroqlif və piktroqramlardan ibarət qayaüstü rəsmlər 

Naxçıvanın  qədim sakinlərinin əsas ov məskənlərindən biri olmuşdur. 

Gəmiqayada qayalar üzərində insan və müxtəlif heyvan (keçi, maral, öküz, quş, 

ilan və s.) rəsmləri, yay-oxla keçi ovlanması səhnəsi, ayrı-ayrı çox maraqlı 

piktoqrafik səciyyəli rəmzi işarələr – dairəvi, dördbucaqlı, üçbucaqlı, 

çərxifələk nişanları və s. həkk olunmuşdur.Bunlarla birlikdə Gəmiqayadakı 

qayaüstü təsvirlər qədim Azərbaycan təsviri sənətinin Naxçıvan 

mədəniyyətinə aid olmasıyla yanaşı xalqımızın qədim tarixini göstərən  

abidədir. Turistlər üçün ən vacib məqam səyahət etdiyi ölkələrin qədim 

mədəni irsi və zəngin tarixi abidələri ilə tanış olması və ölkənin milli 

mədəniyyəti haqqında maraqlı bilgilər əldə etməsidir. “Gəmiqayanın qayaüstü 

rəsmlərinin aşkar edilməsi və öyrənilməsi təkcə arxeologiyada deyil, o həm 

də Azərbaycanın mədəniyyət tarixində böyük hadisə oldu. Tarixi Azərbaycan 

ərazisində qədim insanlar tərəfindən təsvir edilmiş qayaüstü rəsmlər tək deyil, 

onlar həmçinin  Qobustan, Abşeron, Kəlbəcər ərazilərində də mövcuddur, 

burada  Gəmiqaya ilə eyni sayda daş üzərində təsvirlər vardır. Kitabın müəllifi 

Vilayət Kərimovun qeyd etdiyi kimi: “Gəmiqayanın qayaüstü rəsmləri arasında 

çoxlu şedevrlər vardır” [5]. 2014-cü ildə Gəmiqaya muzeyi yaradılmışdır. 

Bundan əlavə Əcəmi seyrəngahında Açıq Səma Altında Muzey yaradılmışdır ki, 

hansı ki,burada ən qədim eksponatı eramızdan əvvəl  IV- III minilliyə aid 

Gəmiqayadan gətirilmiş daş abidədir. 

Digər turistik zonalardan biri - sağlamlıq turizmi olan, unikal müalicəvi 

keyfiyyətlərinə görə dünyada tanınmış Naxçıvanın rəmzlərindən biri - 

Duzdağdır. Saf və təmiz duzu ilə yanaşı, şəfaverici xüsusiyyətlərinə görə 

dünyada bənzəri olmayan bu səfalı məkana üz tutan xarici turistlərin sayı 

artmaqdadır. “Hələ Sovet İttifaqı dövründə burada fizioterapiya xəstəxanası 

fəaliyyət göstərirdi. Sonralar müalicəyə gələnlərin sayı artdıqca bura 

genişləndirildi. 2006-cı ilin dekabrında müasir standartlar səviyyəsində 

“Duzdağ  Fizioterapiya  Mərkəzinin tikintisinə başlanıldı” [4]. ““Duzdağ  

Fizioterapiya Xəstəxanası” – Naxçıvanın Babək rayonunun Böyükdüz 

kəndinin yaxınlığında qədim duz mədənləri bazası əsasında yaradılmış 

xəstəxanadır. O, 1979-cu ildə təşkil olunmuşdur” [7]. Dağın altına doğru - 300 

metr uzanan və divarları duz qayaları ilə örtülü möcüzəvi olan “Duzdağ”  



Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı 

 

79 

 

Fizioterapiya Mərkəzinin dünyada bənzəri yoxdur. Bu möcüzəli mağarada 

Yer altındakı duz dağının qalınlığı - 8,2 metrdir. Naxçıvanda havanın təmiz, 

iqlimin quru, günəşli günlərin sayının çox olması burada rütubətin səviyyəsini 

normal saxlayır. Belə olan halda burada müalicə alan xəstələr qısa müddətdə 

sağala bilirlər. Mərkəzdə duz layları arasında oksigen havanın 20 faizini təşkil 

edir, bu da ağciyər və digər xəstəliklərdən  əziyyət çəkənlərə təbiətin bəxş 

etdiyi təbii dərmandır. Duzun tərkibindəki zəngin minerallar və kimyəvi 

elementlər də orqanizmə müsbət təsir göstərir. Oksigen və zəngin duz 

minerallarının yaratdığı hava əsasən  allergiya, ağciyər xəstəlikləri, bronxial 

astma və bu kimi xroniki xəstəliklərin müalicəsində müstəsna rola malikdir. 

2006-cı ildə xəstəxananın yeraltı şöbəsində ən müasir tələblərə uyğun olaraq 

yenidənqurma işləri aparılmış, müasir avadanlıqlarla və ləvazimatlarla təmin 

olunmuşdur. Göründüyü kimi, Azərbaycanda müalicəvi turizmin inkişaf 

etdirilməsi üçün imkanlar kifayət qədərdir. Yerli və xarici turistlərin sayının 

artırılması üçün müalicəvi turizmi daha da inkişaf etdirmək lazımdır. Bunlarla 

yanaşı bura gələn turistlərin mədəni istirahəti və müalicəsi  üçün müasir şəraitə 

cavab verən otel də yaradılmışdır. Duz dağ körpüsündə yerləşən “Duzdağ” 

oteli Naxçıvan Beynəlxalq Hava Limanından -18 km, Naxçıvan Mərkəzindən 

-10 km, Duz dağ Fizioloji Mərkəzdən-2 km məsafədədir. “Duzdağ” 

mehmanxanası ziyarətçilərə tariximizin ən qədim anlarına səyahət etmiş kimi 

hissi verir. 2008-ci ildən fəaliyyət göstərən “Duzdağ” oteli 6 mərtəbədən və 

ümumilikdə 151 otaqdan ibarətdir. Astma xəstəliyinin müalicəsi üçün illərdən 

bəri təbii üsullarla istifadə edilən möcüzəvi duz mağarası hazırda günün 

tələblərinə tam cavab verən müasir sağlamlıq mərkəzinə çevrilmişdir. Bu fakt 

Naxçıvanın təkcə abidələr diyarı kimi deyil, həm də şəfa mərkəzi olması 

baxımından da əhəmiyyətli olduğunu göstərir. Bu səbəbdən “Naxçıvanda Duz 

Muzeyinin yaradılması haqqında” Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali Məclisi 

Sədrinin 2017-ci il 12 sentyabr tarixli Sərəncamı ilə muzey yarandı. Naxçıvan 

şəhərindəki Duz muzeyi – dünyada duzla əlaqədar yaradılmış ilk muzeylərdən 

biridir. Naxçıvan Duz Muzeyi – Azərbaycanı dünyada tanıdan nadir mədəniyyət 

ocaqlarından biridir” [4]. Bu muzey yerli əhalinin və Naxçıvana gələn qonaqların 

ziyarət yerinə çevrilmişdir. Duzdağında aparılan tədqiqatların ümumi nəticələri, 

burada çıxarılan duzun müalicəvi əhəmiyyəti, sağlamlıq turizmində əvəzsiz rolu 

xüsusilə beynəlxalq ictimaiyyətə tanıdılması sahəsində muzey mühüm 

əhəmiyyətə malikdir. Naxçıvan Duz Muzeyinin yaradılması xalqımızın tarixinə, 

mədəniyyətinə, milli-mədəni dəyərlərinə göstərilən böyük qayğının ifadəsidir.  

Naxçıvanın hazırda ən məhşur turizm marşrutlarından biri sayılan –

“Əshabi-Kəhf” dini turizm abidəsidir. Bu möcüzəli dini abidənin böyük maraq 

doğurması Ümumilli lider Heydər Əliyevin diqqətindən yayınmamış, 1998-ci 

ildə “Əshabi-Kəhf”in abadlaşdırılması və bərpa edilməsi barədə imzaladığı 

Sərəncam buraya turizm axını üçün geniş imkanlar açdı. 



Aynur Ələkbərova 
 

80 

 

Əshabi-Kəhf mağarası – təkcə turistlərin  maraq obyekti deyil, o həm də 

xalqımızın milli sərvəti, ümumbəşəri   təbiət möcüzəsidir. Burada hər daşın, 

hər qayanın altında bir qədimlik, bənzərsizlik  və möcüzəlilik var. Naxçıvan 

şəhərindən təqribən 12 km. aralı olan, Culfa rayonunda Haçadağ (İlandağ) ilə 

Nəhəcir dağı arasındakı təbii mağarada ziyarətgahdır. ““Əshab” - yeniyetmə 

cavan oğlanlar, “kəhf” isə - mağara, sığınacaq yeri deməkdir. İslam 

rəvayətlərinə görə, mağaradakılar- Dəqyanus adlı padşahın zülmündən qaçıb 

burada gizlənərək, 300 il yuxuya getdikdən sonra ayılaraq behiştə düşmüş altı 

yeniyetmə cavan oğlandan və onların yanında olan Qitmir adlı itdən ibarət 

olmuşdur. Digər rəvayətə görə, Dəqyanus - padşah olduğu vaxtı əhalini 

bütpərəstliyə məcbur edirdi. Təkallahlığa inanan yeniyetmə cavan oğlanlar 

şahın zülm və təqiblərindən yaxa qurtarmaq üçün şəhərdən qaçıb mağarada 

özləri üçün sığınacaq tapmışlar” [2].  

Tədqiqatlar sübut edir ki,  mağara - vaxtı ilə qədim türklərin müqəddəs 

inanc və  sitayiş yeri olub. Əshabi-Kəhfdəki məscidin şimal tərəfində -

təxminən 10m yüksəklikdə damcıxana adlı yer vardır. Damcının düşməsi - 

arzunun  gercəkləşməsi kimi yozulur.  Bu təbii abidəni ziyarət edənlərin sayı 

gündən-günə artır. Mağaranın girişindən sol tərəfdə olan izlər sanki divara 

söykənmiş insan izləridir. Onlara da el arasında 7 kimsənə deyilir. Bir çox 

mənbələrə görə yuxarıda qeyd etdiyimiz Dəqyanus adlı şahın zülmündən 

qaçan həmin o 7 nəfər məhz burada qeybə çəkilmişdir. Bundan başqa - xalq 

arasında gəzən rəvayətə görə Həzrəti Əli “Əshabi-Kəhf” mağarasını ziyarət 

etmiş və orada namaz qılıb.  

Artıq araşdırmalar onu göstərir ki, bu regiona gələn turistlər - qədim bir 

abidəni görməyə gəlirdirlərsə, indi həmçinin bu mağaraya sitayiş üçün də 

gəlirlər. Bu da deməyə əsas verir ki, artıq bu abidə turistik dini bir məkan kimi 

mövcuddur. Alimlər uzun illərdir ki, həmin mağaranın hansı ölkədə 

yerləşməsi barədə araşdırmalar aparırlar və bu mağaranın indiki İordaniya, 

Suriya, Türkiyə, Fələstin, Misir, İraq, Əlcəzair, Əfqanıstan, Ərəbistan, Orta 

Asiya torpaqlarında, hətta İspaniyada yerləşməsi barədə nəzəriyyələr vardır. 

Daha geniş yayılmış fikrə görə, Əshabi-kəhf mağarası Türkiyənin Tarsus 

şəhərində, yaxud İordaniyanın Rəqim bölgəsində mövcuddur. 

Onu da qeyd etmək lazımdır ki, “eyniadlı yerin Kiçik Asiya, Fələstin 

ərazisində olması haqqında müsəlman və xristian ədəbiyyatında, o cümlədən  

Quranda da bu məlumat vardır və  burada- “Kəhf” (“Mağara”) surəsində 

əksini tapmışdır” [8].  

Əshabi-Kəhf hadisələri Qurani-Kərimdə Əl-Kəhf adlı 18-ci surədə öz 

əksini tapmışdır. Bu surənin məzmunu belədir: “bir bütpərəst şəhərində  bir 

neçə gənc oğlan  Allaha etiqad edir. Bunlar girişi şimala baxan bir mağarada 

gizlənirlər. Allah onları, itləri ilə birlikdə orada yuxuya salır. 309 ildən sonra 

(“Onlar mağarada üç yüz il, üstəlik doqquz (il də) qaldılar”... (18 Surə,35 ayə) 

yatanlar bir padşahın dövründə oyanırlar və aralarından  birini çörək almaq 



Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı 

 

81 

 

üçün şəhərə göndərirlər.  Oyanan gənclərdən biri bazara gedib köhnə pulla 

ödəniş etməyə başlayandan sonra bu yerin sakinləri həmin hadisədən xəbər 

tuturlar. Qədim sikkələri görən çörəkçi təəccüblənib və ətrafdakılara hər şeyi 

xəbər verir. Onlar cavana onun şəhəri və şah haqqında suallar verməyə başladılar 

və sonra hamıya aydın oldu ki, qarşılarında dərin keçmişdən gələn bir adam 

durub. İnsanlar Allahın əlamətinə heyran qaldılar” [6].   

Baxmayaraq ki, dünyanın bir sıra ölkələrində "Əshabi-Kəhf" adlı 

mağaralar vardır ki, onların da Qurani-Kərimdə adı keçən mağara olduğu iddia 

edilir. Lakin, Azərbaycanda  Əshabi - Kəhf mağarası daha dəqiq versiyaya 

uyğundur, çünki bu məkanda müqəddəs yerlər çox cəmləşib və qədimdən bu 

günə qədər bu ölkə multikultural dəyərlərini qoruyub saxlayıb. Aparılmış 

tədqiqatlar sübut edir ki, Qurani-Kərimdə adı çəkilən Əshabi-Kəhf məhz 

Naxçıvandadır. 

Ümumiyyətlə, Naxçıvanda müqəddəs və müalicəvi məkanlar olduqca 

çoxdur.Əshabi - Kəhf dini turistik abidəni  görmək üçün ilin istənilən fəslində 

bura gələn yerli əhalinin və xarici turistlərin sayı artmaqdadır. Bura gözəl 

mənzərələri olan maraqlı daşlıq, sürüşkən qayalıq ərazidir. Buranın hər daşı 

müqəddəs hesab olunur. Qayaların içində çoxlu mağaralar var. O, Şərqin ən 

məhşur mağarası, Azərbaycanın isə böyük pirlərindən biridir. Həmçinin bu 

dini-mədəni kompleks Azərbaycanın qədim tarixi abidəsi olmaqla yanaşı, 

həmçinin dini turizm mərkəzlərindəndir. Tətqiqatçıların araşdırmaları 

sayəsində demək olar ki, bu abidəyə ibtidai insanların yaşayış məskəni kimi 

də yanaşılmış və bu haqda müxtəlif fikirlər söylənilmişdir. Buna sübut kimi 

uzun illər yandırılmış tonqalların tüstüsündən qaralmış mağara qayalıqlarını 

göstərmək olar. 

“Gəmiqaya abidəsi”, “Duzdağ” və “Əshabi-Kəhf” dini mədəni abidə 

kompleksi və yüzlərlə digər sənət əsərləri Naxçıvan diyarının əsas turizm 

marşrutlarıdır. Bu gün Naxçıvanın mədəni turistik marşrutlarının təhlili 

zamanı deyə bilərik ki, Azərbaycanın qədim mədəniyyəti və incəsənəti 

dünyəvi maraq doğurur. Mədəni turist marşrutlarının inkişafı bir tərəfdən 

ölkəmizin qədim tarixinin tanıdılması, digər tərəfdən isə tarixi mədəni irsimizi 

tanıtmaq üçün mühüm vasitədir.  

Ümumiyyətlə, Azərbaycanda turizm bu gün ölkəmizin inkişafında 

sənaye qədər önəmlidir və dövlət büdcəsinə çox mühüm töhfə verir. 

Azərbaycanın tacı olan Naxçıvanın müqəddəs torpaqları turist məkanları kimi 

təsdiq olunub. Burada həm istirahət, həm ziyarətgah, həm etnoqrafik tarixi  

olan yerlər  insanları  cəmləşdirir və dünyaya tanıdır.  

Naxçıvanımızın tarixinin və zəngin mədəniyyətinin tanıdılmasında və 

təbliğində “Gəmiqaya abidəsi”, “Duzdağ” və “Əshabi-Kəhf” abidələrini 

ümumi olaraq əcdad kultuna bağlaya bilərik. Bu abidələr - qədimdən gələcəyə 

ötürüləcək mədəni abidələr olduğu üçün bu gün turistlərin maraq dairəsinə və 

turistik mərkəzinə çevrilib. 



Aynur Ələkbərova 
 

82 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Azərbaycan Respublikasının Dövlət Statistika Komitəsi. Azərbaycan - 

faktlar və rəqəmlər.  

2. Budaqov B., Qeybullayev Q. Naxçıvan diyarının yer yaddaşı. Bakı, 

"Nafta-Press", 2004 

3. Əliyev V. H. Gəmiqaya abidələri, Bakı, 1993 

4. Həbibbəyli İ. Duzdağ mozaikası “Elm və Təhsil” , 2017 ,308 Səh 5, 16 

5. Kərimov V.  Gəmiqaya, - Bakı , Çaşıoğlu,  2005, -64  s.3 

6. Quran,-Azərnəşr,-1991,s.262-276;680-ərəb dilindən tərcümə,qeyd və 

şərh  edənlər:ZiyaBünyadov,VasimMəmmədəliyev 

7. Naxçıvan Ensiklopediyası, AMEA Bakı -2002 Səh 108- 594 

8. Naxçıvan Ensiklopediyası,- Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyası ,-

Bakı, 2002, s. 154-155 (S. 593) 

9. https://azertag.az/xeber/tarixi_abideler_diyari___naxchivan-1271662 

 

 

 

 

 

Aynur Alakbarova  

 

Development of tourist routes and monuments of Nakhchivan 

 

Key words: Nakhchivan, tourist routes, tourism, culture, monuments. 

Cultural tourism plays an important role in Azerbaijan. The holy lands 

of Nakhchivan, as the crown of Azerbaijan, have been approved a tourist 

center. Here, places with an ethnographic history are considered as a nature 

reserve and a vacation spot that gathers people and introduces the world to its 

culture. 

When introducing and promoting the history and rich culture of 

Nakhchivan, we can present the monuments “Gamigaya”, “Duzdag” and 

“Ashabi-Kahf”, which are associated with the cult of ancestors. They are 

cultural monuments and are considered a guide from the past to the future. 

Today they have become a center of interest for tourists and a tourism center. 

 

 

 

 

 

 

 



Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı 

 

83 

 

Айнур Алекперова 

 

Развитие туристических маршрутов и памятников 

Нахчывана 

 

Ключевые слова: Нахчыван, туристические маршруты, туризм, 

культура, памятники. 

Культурный туризм  играет важную роль в Азербайджане. Святые 

земли Нахчывана, как венец Азербайджана, утверждены в качестве 

туристических направлений. Здесь места, имеющие этнографическую 

историю, считаются заповедником  и местом отдыха, которые собирают 

людей  и знакомят  мир с его культурой. 

При  ознакомлении и пропаганде истории и богатой культуры  

Нахчывана мы можем  представить  памятники  «Гамигая», «Дуздаг» и 

«Асхаби-Кахф», которые связаны  с культом предков. Они являются 

памятниками культуры и считаются  проводником  из прошлого  

времени  в будущее. Сегодня они стали центром интереса для туристов  

и туристическим центром.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 84-92 

 

84 

 

MEMARLIQ TARİXİ VƏ  NƏZƏRİYYƏSİ,  ABİDƏLƏRİN BƏRPASI 

 

                                                                                     

      Шенер Рзаев 

                                   Институт Архитектуры и Искусства НАНА  

                                                 доктор философии по архитектуре, 

доцент 

УДК 72.03 

НАХИЧЕВАНЬ – ИСТОКИ 

 

Аннотация: Город  Нахичевань считается одним из древнейших в 

Закавказье. Были найдены многочисленные некрополи вокруг города, 

они датировались эпохой бронзы, античного периода и средних веков. 

Топономические названия, связанные с Нахчыванским регионом, 

встречаются в некоторых источниках, относящийся к периоду до нашей 

эры. В трудах античных греческих и римских авторов  И. Флавия, К. 

Птолемея, Плутарха, албанского историка Моисея Каланкатуклу и др. 

Источники подтверждают, что первые сообщения о существовании 

города Нахчыван еще до нашей эры и о его названии принадлежат 

еврейскому ученому Иосифу Флавию  географу Клавдию Птолемею (II 

век н. э.). В труде К. Птолемея «География» написано, что одним из 7 

известных городов мира является Наксуана и указано географическое 

положение этого города. Геродот (V век до н.э.), считающийся отцом 

истории, в своем труде «История» несколько раз упоминает название 

реки Араз, сообщает интересные сведения о географическом положении 

этой реки. Страбон (64/63 г. до н. э.-23/24 г. н. э.), живший намного позже 

Геродота, в своем труде «География» приводит интересную 

информацию о Кавказской Албании и Атропатене, их географическом 

положении, границах, проживающих там племенах. 

Ключевые слова: Нахичевань, евреи, чеченцы, Иосиф Флавий, 

Птолемей, Закавказье, топоним, древнее поселение, Ноев ковчег. 

 

Первое упоминание о городе Нахичевань можно найти уже у 

Птоломея (XI век), он упоминал город под именем Наксуана. Возможно, 

в регионе Нахичевани также находился город Арксата, упоминаемый 

Страбоном (на границе с Атропатеной). Иудейский историк 1 века 

Иосиф Флавий, описывая гору, к которой пристал Ноев ковчег во время 

библейского Всемирного потопа, называет прилегающую к ней 

местность «Апобатерион», что переводится с древнегреческого как 

«место высадки». Данный топоним английский историк XVII — XVIII 



Нахичевань – истоки 
 

85 

 

века У. Уитсон в комментариях к переводу работы Флавия отожествляет 

с птолемеевской Наксуаной. 

Согласно М. Фасмеру, топоним «Нахджаван (Нахичевань)» 

происходит от собственного имени „Νaχič“ и слова „avan“ — местечко, 

„avahana“ — “местечко, деревня“ (позднее тюркская трансформация 

привела к образованию вариантов «Нахичеван» или «Нахчыван»). На 

данный момент известно о существовании как минимум четырех 

Нахичеванов в Передней Азии, кроме города на реке Аракс. Это 

поселение Нахичевань в области города Карс (ныне восток Турции), он 

известен с V века и упоминался в арабских источниках под именем 

Нашава (также как и Нахичевань на Араксе). Также известна крепость 

Нахчеван в Кахетии и поселение рядом с озером Урмия в Иране - 

Нахчаван, Нахиджеван, Нахиджеван-тапа, Нахчеван-тепе. Возможно, 

это свидетельство широкого распространения протонахских племен в 

глубокой древности. Часть этих народов в первые века н.э. объединилась 

в государство Кавказская Албания.  

Немецкий филолог Г. Хюбшман в топонимическом словаре 

«Географические названия мира» автор Е. М. Поспелов указывает, что в 

наиболее ранней письменной форме топонима Нахтчаван «нахтча» 

представляет собой родо-племенное название, а элемент «ван» 

(варианты «вани», «вана»), очень продуктивный в древней топонимии 

Закавказья и Малой Азии, употреблялся со значениями «место», «дом», 

«земля», «страна». Таким образом, с учётом древности топонима можно 

считать, что первичным было название местности Нахтчаван («земля 

рода нахтча»).  Средневековое сочинение Леонтия Мровели «История 

грузинских царей» прямо называет чеченцев (и их ближайших 

родственников – ингушей) древнейшим народом Кавказа, давшим имя 

всей стране. Вайнахов (как собирательно называют чеченцев и ингушей) 

древние грузинские источники звали кавкасианами по имени их 

родоначальника Кавкаса.  

В средневековых вайнахских родословных летописях указывается, 

что предки чеченцев некогда вышли из страны Шемаар и по пути прошли, 

в частности, через Нахчуван. Если в последнем названии видеть 

Нахичевань, то получается, что предки чеченцев пришли откуда-то с юга, 

и на пути у них лежало Южное Закавказье. Некоторые исследователи 

видят в названии страны Шемаар указание на древних шумеров. Его 

генетические связи не бесспорны. По способу строения грамматических 

конструкций он обнаруживает черты сходства с кавказскими языками, 

но точно также ещё со многими языковыми семьями. 

Другие исследователи считают ближайшими родственниками 

вайнахов народы хурритской группы. Хурриты в середине II 

тысячелетия до н.э. создали несколько сильных городов-государств и 



Шенер Рзаев  

 

86 

 

целых царств в горах к северу от Ассирии. Многие учёные склонны 

считать, что основные пути древних миграций вели с Кавказа на 

Ближний Восток, а не наоборот. В частности, и шумеры, и хурриты 

расселились с севера. 

Название Нахчуван, фигурирующее в чеченских преданиях, 

указывает, скорее всего, не на историческую Нахичевань (ибо это 

название не могло появиться раньше VI века до н.э.), а на некую область, 

с которой связано самоназвание чеченского народа – нохчи. Так что, 

если и есть связь между чеченцами и древними народами Ближнего 

Востока, то, скорее, обратного свойства. У чеченцев и кого-то из этих 

народов были много тысяч лет назад общие предки на Кавказе. Какая-то 

их часть переселилась на Ближний Восток, развилась и дала начало 

известным цивилизациям. Другая осталась в Кавказских горах, где 

предки чеченцев, скорее всего, жили, по меньшей мере, с окончания 

последнего ледникового периода. 

Чеченцы и Евреи. «По свидетельству византийского летописца, 

евреи переселились в Нахичевань из Эрец-Исраиль в 4 до н.э». Но 

видимо, евреи и раньше во всяком случае знали этот город, так как его, 

как считают, упоминал Иосиф Флавий, употребляя топоним 

«Апобатерион» (греч. Αποβατήριον, что в буквальном переводе означает 

«место высадки» — имеется ввиду библейский сюжет сошествия Ноя с 

ковчега. Сама привязка к Ною может быть указывает иудейское влияние. 

Предания о Ное, о потопе имелись у вавилонян, независимо от евреев. 

Иосиф Флавий не говорит о том, что там живут евреи, но хорошие 

познания географии и преданий могут указывать, что евреи уже тогда 

посещали эти края, или даже селились там. 

Генерал Василий Александрович Потто пишет, что древнее 

поселение здесь евреев подтверждается и другим преданием: что именно 

в Нахичевани были поселены уведённые Навуходоносором в 

Вавилонское пленение евреи. Так, в 1904 году Альвин Андреевич 

Каспари в книге «Покорённый Кавказ» пишет: «Позднейшие предания 

указывают, что Нахичевань – это место поселения выведенных после 

покорения Иудеи Навуходоносором евреев. Из слов историка Фавста 

Бузанда, можно предположить, что в Нахчаване были поселены евреи 

(или потомки этих евреев), приведённые из Палестины. Он также 

сообщает, что персидский царь Шапур II  в 364 или 369 году 

депортировал из Нахичевани 16 тыс.  еврейских семей в Иран. 

Получается, что евреи составляли почти 90% населения города.  Может 

быть, это результат смешанных браков с местным населением. 

Таким образом, поселившиеся в Нахичевани евреи вступали в 

смешанные браки и уже составляли большинство населения ряда 

регионов Азербайджана. В Нахичевани процент еврейского населения 



Нахичевань – истоки 
 

87 

 

оказался самым высоким (89%). Это указывает не только на браки и 

рождаемость, но и на благополучие местной еврейской общины. Тот 

факт, что персы депортировали её, говорит о том, что евреи оказали 

активное сопротивление захватчикам, а возможно обладали и нужными 

профессиями. Так или иначе, явно евреи составляли подавляющее 

большинство населения города.  

Часть кавказоведов, возводя корень этнонима нохчий к слову нах 

— «люди/народ», полагала, что к нему добавлялся суффикс тюркского 

происхождения – чи, некоторые считают, что этот суффикс — 

заимствование от хазар. Чеченские легенды связывают происхождение 

народа с неким Нахчаваном, где выходцы с Ближнего Востока предки 

чеченцев некогда жили. Сохранилось письмо некоего хазарского еврея, 

который подтверждает, что в  Хазарию евреи пришли из Азербайджана. 

Поэтому, может быть, депортированные персами из Нахичевани 

евреи переселились в Данестан и прилегающие территории, где видимо 

смешались с местными племенами. Возможно, что персы их там и 

поселили, чтобы они охраняли северные границы Ирана. В XVII веке 

турецкий путешественник Эльвия Челеби нашел «много иудеев» в 

городе Карабагларе (современное село Карабаглар Нахичеванской 

автономной области Республики Азербайджан). 

Исторические хроники. Как мы уже отмечали топономические 

названия, связанные с Нахчыванским регионом, встречаются в 

некоторых источниках, относящийся к периоду до нашей эры. В трудах 

античных греческих и римских авторов И. Флавия (I век до н. э.), К. 

Птолемея (II век н. э.), Плутарха, (II век) албанского историка Моисея 

Каланкатуклу (VII век) и других среди названий древних городов 

множество раз упоминается город Нахчыван. Источники подтверждают, 

что первые сообщения о существовании города Нахчыван еще до нашей 

эры и о его названии принадлежат еврейскому ученому Иосифу Флавию  

географу Клавдию Птолемею (II век н. э.). В труде К. Птолемея 

«География» написано, что одним из 7 известных городов мира является 

Наксуана и указано географическое положение этого города. Геродот (V 

век до н.э.), считающийся отцом истории, в своем труде «История» 

несколько раз упоминает название реки Араз, сообщает интересные 

сведения о географическом положении этой реки. Страбон (64/63 г. до н. 

э.-23/24 г. н. э.), живший намного позже Геродота, в своем труде 

«География» приводит интересную информацию о Кавказской Албании 

и Атропатене, их географическом положении, границах, проживающих 

там племенах, Черном море, реке Араз. В арабских и персидских 

источниках, начиная с VII века нашей эры, нашли отражение интересные 

сведения о Нахичеванских палеотопонимах, городах и деревнях, 

дорогах, плодовых садах. Из исследований, проведенных 



Шенер Рзаев  

 

88 

 

азербайджанскими учеными, становится ясно, что в арабских и 

персидских источниках название города Нахчыван пишется как 

Нахджуан, Нэшэва, Нэшэви, Нахджеван, в трудах, живших в разное 

время аль-Табари (IX век), аль-Балазури (IX век), аль-Ягуби (IX век), 

Ибн Хордабех (X век), Ибн Рустэ (X век), аль-Масуди (X век), Абу-

Дулаф (X век), Рашидаддин (XIII век), Хамдуллах Казвини(XIV век) и 

других  исследователей даются ценные сведения о стране 

азербайджанских тюрков Нахчыване. 

Арабский путешественник и географ Ягут Хамави (1178-1229), 

живший в XIII веке, в труде под названием «Муджам ал-Булдан» 

(«Словарь стран») пишет, что Нахчыван являлась центром Арранской 

области Басфурджан. Средневековый географ Хамдуллах Казвини 

(1280-1349) в труде «Нузхат ал-кулуб» («Сказка сердец») пишет, что 

город Нахчыван  еще называют «Нэгши-Джахан» – «Украшение мира», 

что города Нахчыван, Анджан, Ордубад, Азад, Маку являются центрами 

окружающих их провинций. Здесь есть разрушенные крепости 

Аленджик (Алинджа), Сурмели, Тагмар и Фагнан, а река Араз протекает 

по территории Азербайджана. 

В труде автора XIII века Фазлуллаха Рашидаддина (1247-1318) под 

названием «Джами ат-таварих» множество раз упоминаются такие 

географические объекты, как река Араз и Нагчуван.  

Азербайджанский ученый Абдуррашид аль-Бакуви, живший во 

второй половине XIV – начале XV веков, в труде под названием «Обзор 

«Памятников» и чудеса могучих правителей» приводит название как 

«Наксуван»: «Это прекрасный город в Азербайджане со стеной и 

крепостью. Город возведен посреди долины на возвышении. Внимание 

историков, географов, путешественников, миссионеров и дипломатов, 

приезжавших в Нахчыван из разных стран мира, всегда привлекало 

выгодное географическое положение города, который играл роль моста 

между Европой и странами Востока, одна из ветвей древнего Шелкового 

пути также проходила через долину Араза. 

Например, Вильгельм де Рубук (1215-1270), французский 

богослов, в 1253-1254 гг. посланный Людовиком IX к монгольскому 

хану Мангуну, начал свое путешествие из Константинополя по Черному 

морю, возвращаясь обратно по Волге (в декабре 1254 года) он посещает 

Дербент, Шемаху, Муган и Нахчыван в верховьях Араза (в конце 

декабря). Автор в своем произведении под названием «Путешествие в 

страны Востока» пишет, что Нахчыван (Наксуа) до монгольского 

завоевания «прежде была столицей какого-то большого шахства, очень 

большой и красивый город». 

Испанский путешественник и дипломат Руи Гонсалес де Клавихо 

руководил посольством, направленным во дворец Теймуридов королем 



Нахичевань – истоки 
 

89 

 

Кастилии Энрико III. В 1403-1406 гг., он путешествовал по 

Средиземному морю, через Константинополь-Трабзон- Эрзурум прибыл 

в Азербайджан и Иран. Путешественник, будучи в Нахчыване, посетил 

крепость Алинджа. Жан Шарден (1643-1713) – известный французский 

путешественник XVII века. В 1672-1673 гг. Ж.Шарден путешествовал по 

Закавказью, 12 апреля 1673 года он прибыл в Нахчыван. 

Французский путешественник и торговец Жан Батист Тавернье в 

1830-70 гг. XVII века несколько раз путешествовал по странам Востока, 

девять раз был в Азербайджане и Иране, а в 1664 г. приехал в Нахчыван. 

Ученый-исследователь С.М.Онуллахи изучил написанное 

путешественником о Нахчыване и издал, об этом статью [15, 87-93]. На 

основе этого источника мы можем сказать, что за время пребывания в 

Нахчыване Ж.Б.Тавернье побывал на реке Араз, в Садараке, в городе 

Карабаглар, крепости Карабаглар. Путешественник пишет, что «от 

Иревана до Тебриза караван идет 10 дней, а Нахчыван располагается как 

раз посередине этого пути. Нахчыван – один из самых древних городов 

мира. Этот город возведен в 3 лье от горы, к которой причалил ковчег 

Ноя. Одно из интересных сообщений Ж.Б.Тавернье состоит в том, что 

он упоминает в Нахчыванском регионе гору Агдаг в качестве горы, к 

которой причалил ковчег Ноя. Можно предположить, что, говоря Агдаг 

(Белая гора), автор имеет в виду вершину Капыджык, которая всегда 

покрыта снегом и туманом. Еще одним из источников, дающих богатую 

информацию о нахчыванских топонимах, являются «Путевые заметки» 

известного турецкого путешественника и географа Эвлии Челеби 

(1611-1682 или 1685), который побывал здесь в XVII веке. Э.Челеби, 

начиная с 1640 года примерно 50 лет своей жизни провел в 

путешествиях, побывал в странах Ближнего Востока, Африки, Европы, 

на Северном Кавказ и в Закавказье, в 1640-44, 1646-48 и 1655-56 гг. он 

был в Азербайджане, он сообщает о многих городах и селах 

Азербайджана, особенно о городах Нахчыван, Ордубад, Тебриз, 

Садарак, Карабаглар, Хой. Э.Челеби в труде «Путевые заметки» 

говорит о системе административного управления страны, называемой 

им Нахшиван, Нэгшиджахан, о ее социально-экономической жизни, 

материальной культуре, сельском хозяйстве. Э.Челеби, пишет о городе 

Карабаглар: «Город очень древний. В настоящее время он представляет 

собой отдельный султанат в Нахчыванском крае. Наши служащие 

насчитали в городе около 40 минаретов. По словам хозяина гостиницы, 

в городе почти 10 тысяч домов с садами, 70 михрабов, мечеть с сорока 

минаретами» . 

Русский востоковед, историк, этнограф, дипломат Н.В.Ханыков в 

1845-1859 гг. служил в Иране и на Кавказе по дипломатической части, в 

1854-1857 гг. был главным консулом в Тебризе. Он является автором 



Шенер Рзаев  

 

90 

 

трудов, посвященных истории и этнографии Средней Азии, Ирана, 

Кавказа. В упомянутых нами источниках дано много ценных сведений 

об общественной, экономической, социально-культурной жизни 

Нахчывана, а также о множестве историко-географических названий 

этой территории. 

 

 

 

 

                         

Литература: 

 

1. Бабаев С. Нахчыван в записках путешественников / Страницы 

истории Нахчывана. Материалы международного симпозиума 

«Нахчыван в международных источниках». Баку: Издательство 

АГПУ,1996. 

2. Бахшалиева Г. Сообщения о Нахчыване в арабских средневековых 

источниках / Материалы международного симпозиума «Пророк 

Ной, всемирный потоп и Нахчыван». Нахчыван: Аджеми, 2010 

3. Абдуррашид Аль-Бакуви Обзор «Памятников» и чудеса могучих 

правителей. Баку: Шур, 1992 

4. Алиева Р. Историко-лингвистический анализ Азербайджанских 

топонимов отмеченных в трудах русских и европейских 

путешественников XVIII-XIX веков. Баку: Ганун, 2002 

5. Геродот. История в девяти книгах / Перевод и примечания 

Г.А.Стратановского. Ленинград: Наука, Ленинградское отделение, 

1972 

6. Йакут Аль-Хамави. Муджам ал-Булдан (сведения об 

Азербайджане). Баку, 1983 

7. Хамдуллах Казвини. Нузхат ал-кулуб (материалы по 

Азербайджану). Баку, 1993 

8. Махмудов Я. Путешественники, открытия, Азербайджан. Баку: 

Генджлик, 1985 

9. Мамедов Р. Исторический очерк города Нахчыван. Баку: Элм, 1977 

10. Онуллахи С.М. Ж.Б.Тавернье о Нахчыване // Специальный выпуск 

«Известий» Бакинского университета, 1990 

11. Рашид-ад-дин Ф. Джами-ат-таварих (Сборник летописей). Т. III, 

Баку: Изд-во Академии Наук Азербайджанской ССР, 1957 

12. Страбон. География в 17 книгах. Пер. и комментарий Г.А. 

Стратановского. Москва: Наука, 1964 

13. Шарден Ж. Записки путешественника – «Путешествие из Парижа 

в Исфахан» / перевод с французского В. Асланова. Баку, 1994 



Нахичевань – истоки 
 

91 

 

14. Велиханлы Н. Арабские географы-путешественники IX-XII веков 

об Азербайджане. Баку: Элм, 1974 

15. В статье использованы материалы из Википедии 

                                       

                                                                                     

 
    Shener Rzayev 

 

Nakhichevan – origins 
 

Key words: Nakhichevan, Jews and Chechens, Josephus Flavius Ptolemy, 

Transcaucasia, toponym, ancient settlement, Noah's Ark. 
The city of Nakhichevan is considered one of the oldest in 

Transcaucasia. Numerous necropolises have been found around the city, 

dating back to the Bronze Age, the ancient period and the middle Ages. 
Toponomic names associated with the Nakhchivan region are found in some sources 

dating back to the period BC. In the works of ancient Greek and Roman authors I. 

Flavius, K. Ptolemy, Plutarch, Albanian historian Moses Kalankatuklu and others. 

Sources confirm that the first reports about the existence of the city of Nakhchivan 

before our era and about its name belong to the Jewish scientist Josephus Flavius, 

geographer Claudius Ptolemy. In the work of C. Ptolemy “Geography” it is written 

that one of the 7 famous cities in the world is Naxuana and the geographical location 

of this city is indicated. Herodotus, considered the father of history, in his work 

“History” several times mentions the name of the Araz River and provides interesting 

information about the geographical position of this river. Strabo, who lived much 

later than Herodotus, in his work “Geography” provides interesting information about 

Caucasian Albania and Atropatene, their geographical location, borders, tribes living 

there. 

 

 

 

Şənər Rzayev 

                                            Əzəli Naxçıvan  

 
Açar sözlər: Naxçıvan, yəhudilər və çeçenlər, İosif Flavi Ptolemey, 

Zaqafqaziya, toponim, qədim yaşayış məskəni, Nuhun gəmisi 
Naxçıvan şəhəri Zaqafqaziyanın ən qədim şəhərlərindən biri hesab olunur. 

Şəhərin ətrafında tunc dövrünə, antik dövrə və orta əsrlərə aid çoxsaylı 

nekropollar aşkar edilmişdir. Naxçıvan bölgəsi ilə bağlı toponimik adlara 

eramızdan əvvəl bəzi mənbələrdə rast gəlinir. Qədim yunan və roma 

müəllifləri İ.Flavi, C.Ptolemey, Plutarx, alban tarixçisi Musa Kalankatuklu və 

s. mənbələr təsdiq edir ki, Naxçıvan şəhərinin eramızdan əvvəl mövcud olması 

və onun adı ilə bağlı ilk məlumatlar yəhudi alimi İosif Flaviyə, coğrafiyaşünas 

Klavdi Ptolemeyə (e.ə. II əsr) məxsusdur. K.Ptolemeyin “Coğrafiya” əsərində 



Шенер Рзаев  

 

92 

 

dünyanın 7 məşhur şəhərindən birinin Naksuana olduğu yazılır və bu şəhərin 

coğrafi mövqeyi göstərilir. Tarixin atası sayılan Herodot (e.ə. V əsr) “Tarix” 

əsərində bir neçə dəfə Araz çayının adını çəkir və bu çayın coğrafi mövqeyi 

haqqında maraqlı məlumatlar verir. Herodotdan xeyli sonra yaşamış Strabon 

(e.ə. 64/63 - eramızın 23/24) “Coğrafiya” əsərində Qafqaz Albaniyası və 

Atropatena, onların coğrafi mövqeyi, sərhədləri, orada yaşayan tayfalar 

haqqında maraqlı məlumatlar verir. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası      Volume 24  №1 2024 93-96 

 

93 

 

 Нигяр Фатуллаева 

                                           Институт архитектуры и искусств НАНА 

                                                   доктор философии по архитектуре 

УДК  72.035 

 

ИСТОРИКО-АРХИТЕКТУРНЫЕ СООРУЖЕНИЯ НА 

ТЕРРИТОРИИ НАХИЧЕВАНА (КАРАВАН-САРАЙ ДЖУЛЬФА) 

 

Аннотация: Нахичевань - один из древних и самобытных очагов 

цивилизации Азербайджана. Эта земля богата архитектурно-

археологическими памятниками и свидетельствует о неувядающем 

мастерстве строительного искусства прошлого. Исследования по 

истории архитектуры Азербайджана являются большим вкладом в 

научную литературу об исторической архитектуре. 

Ключевые слова: Джульфа, караван-сарай, памятник 

архитектуры, археологические раскопки.       

                                                                    

Территория Нахичевани издавна заселена человеком. Об этом 

говорят литературные и научные произведения древних авторов, 

религиозные книги. Гробницы Ханагях, Шихбабалы, величественно 

возвышающихся на высоких скалах гор крепость Алинджа, руины 

города, Гилян, монеты с чеканкой «Нахч»-свидетели древней истории 

этого края. Известно, что в IVв. до нашей эры Александр Македонский 

совершил поход на Нахичевань и предал огню всю страну. Затем, 

согласно мирному договору между Персией и Византией, Нахичевань 

переходит во владычество Персии, в VII столетии – под власть арабов. В 

XI в. Нахичевань разоряют сельджуки, а в XII в. – монголы. Но, несмотря 

на мощь, силу, жестокость, беспощадность иноземных захватчиков, 

нахчиванцы смогли сломить натиск завоевателей, и в середине XVIII в. 

здесь образовалось Нахичеванское ханство. 

В результате русско-персидской войны 1804-1813гг.русская армия 

заняла территорию ряда ханств, в том числе и Нахичевань, хотя по 

договору 1813 года, оно продолжало оставаться в составе Ирана. В 1828 

году по Гюлистанскому договору Нахичеванское ханство отошло к 

России.         

Нахичеванский край, как и вся территория Азербайджана, богат 

разнообразными памятниками культуры и значение этих памятников 

заключаются в своеобразии и самобытности. Нахичеванский край лежал 

на скрещении древних путей, связывающих ближневосточные страны с 

Закавказьем и северными областями. По этим путям проходили разные 

племена и народы, торговые караваны многих стран и многочисленные 



Нигяр Фатуллаева 

 

94 

 

завоеватели. Одни оставляли элементы своей культуры, другие 

способствовали культурно-экономическим связям с соседними 

странами. 

Третьи разрушали накопленные веками достижения и ценности 

местной самобытной культуры. Несмотря на эти сложные исторические 

события, небольшая часть исторических памятников прошлого дошла до 

наших дней и является ценнейшим источником познания при изучении 

богатого прошлого азербайджанского народа. [1] 

Из числа гражданских сооружений выделяются караван-сараи, 

которые стали неотъемлемой частью не только дорожных участков, но и 

органично вошли в структуру городов на территорию базаров. Города 

Азербайджана оставили большое наследие, в области строительства 

караван-сараев сохраняя свою индивидуальность. Караван-сараи это 

особый мир влияния и общения на интересы городского населения. 

Караван-сараи как объекты гражданского сооружения обладают своими 

архитектурно – планировочными и композиционными приемами и 

формами. 

Наиболее крупным из зафиксированных на территории северного 

Азербайджана караван-сараев является караван-сарай, расположенный 

западней Джульфы, непосредственно на Араксе, у располагавшегося там 

в прошлом моста. Верхушка одной арки, торчащей из-под земли, была 

замечена во время экспедиции 1974 года и оказалась остатками караван-

сарая (рис.1). В 1939-1940 гг. при строительстве железнодорожной 

линии Баку-Джульфа, примерно половина караван-сарая была 

разрушена. Общая длина караван-сарая 37 метров. Рядом с караван-

сараем были обнаружены остатки моста, построенного нахичеванским 

правителем Хаким Зия ад-Дином вначале XIV в. [2] 

Караван-сарай был возведен и хорошо шлифованного квадратного 

кирпича. В восточном крыле были расположены молельные залы. 

Раскрытая часть караван-сарая подтвердила мнение о том, что это 

выдающиеся сооружение подобного типа и является наиболее крупным 

на территории Азербайджана. Для сравнения можно отметить, что 

самым крупным караван-сараем и дорожных, до настоящего времени 

считался караван-сарай «Карачи», длина которого по фронту составила 

30 метров. 

Вновь же обнаруженный караван-сарай имеет общую длину 37 

метров. 

Джульфинский  караван-сарай возведен и хорошо шлифованного 

квадратного кирпича,  помещения внутри отштукатурены гажевым 

раствором и местами имеют интересные переходы от прямоугольного 

основания к купольному перекрытию в виде сталактитовых тромпов. [3] 

 



Историко-архитектурные сооружения на территории Нахичевана 

 (караван-сарай Джульфа) 
 

95 

 

                   

Рис.1 Разрушенный караван-сарай Джульфа (фрагмент) 

 

В выявленной части караван-сарая имеются многочисленные 

помещения. В восточном крыле здания расположено большое 

помещение с глубокими нишами, трактованными в виде комнат, не 

имеющих дверных проемов. Все эти помещения, расположенные справа 

и слева, выходят на центральный широкий проход. 

Расположение этого караван-сарая было замечательно тем, что на 

противоположном берегу, по всей видимости, такого же типа караван-

сарай. Этот факт дает основание предположить, что еще до 

строительства здесь моста, остатки которого дошли до нас, на этом месте  

располагалась паромная переправа. Поскольку мост у Джульфы, по всем 

данным был построен в начале XIV века, то исторические данные 

указывают на то, что караван-сараи должны были возникнуть еще 

раньше. 

Таким образом, вновь раскрытый караван-сарай может 

рассматриваться как памятник архитектуры, возведенный не позднее 

XIII века, когда в этой зоне был возведен ряд других сооружений, в числе 

которых известный мавзолей Гюлистан. 

                                         

 

 

 

 

 

 

 



Нигяр Фатуллаева 

 

96 

 

                                           Литература: 

 

1. Салам-заде А.В., Мамед-заде К.М. «Памятники нахичеванской 

школы азербайджанского зодчества» - Баку: Элм,1985. 

2. Касумов В.. «Азербайджан вдоль и поперек. Azərbaycan başdan-

başa» 

    Bakı, ”OKA ofset”, 2009. 

3. Усейнов М.А., Бретаницкий Л.С., Салам-заде А.В., «История 

Архитектуры Азербайджана»  

                                                               

 

 

 Nigar Fatullayeva     

                                  

Historical and architectural structures on the territory of 

Nakhichevan. (Karavan-saray Gulfa 

 

Keywords: caravan-saray, architectural structures, ancient monuments 

Nakhichevan is one of the ancient and original centers of civilization of 

Azerbaijan. This land is rish in architectural and archaeological monuments 

and testify to the unfading mastery of the building art of the past. Research on 

the history of architecture of Azerbaijan is a great contribution to the scientific 

literature of historical architecture. 

 

 

                                                            

     Nigar Fətullayeva 

 

Naxçıvan ərazisindəki tarixi - memarlıq tikililəri 

(Culfa karvansarası) 

 

Açar sözlər: karvansaray, Culfa, memarlıq abidəsi, arxeoloji qazıntılar 

Naxçıvan Azərbaycanın qədim və özünəməxsus sivilizasiya 

mərkəzlərindən  biridir. Bu diyar memarlıq - arxeoloji abidalərlə zəngindir və 

keçmişin tikinti sənətinin sönməz ustalığına dəlalət edir. Azərbaycanın 

memarlıq tarixinə dair aparılan tədqiqatlar Azərbaycanın tarixi memarlığına 

dair elmi ədəbiyyata böyük töhfədir. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024  97-104 

 

97 

 

                                                                    Светлана Аллахвердиева 

                                            ААСУ, кафедра «Реставрация архитектурных 

 сооружений и памятников» 

доктор философии по архитектуре, доцент                

УДК 72.032/0.33 

 

ОБОРОНИТЕЛЬНЫЕ СООРУЖЕНИЯ АНТИЧНОЙ И 

СРЕДНЕВЕКОВОЙ НАХИЧЕВАНИ 

 

Аннотация: Азербайджан – один из древнейших очагов 

цивилизации, страна с богатой и древней историей, где на протяжении 

многих тысячелетий было создано богатое культурное наследие. 

Большое количество укреплённых городищ, поселений, крепостей и 

башен, являются свидетелями истории культуры азербайджанского 

народа, его героической борьбы за сохранение целостности страны и 

независимости. Оборонительное зодчество Азербайджана    сочетало в 

себе экономические, политические и культурные факторы, которые 

являлись главными пунктами экономического развития как Переднего 

Востока, так и всего Закавказья. Следует отметить, что их объединяют 

ярко выраженные черты, позволяющие предположить, что их 

генетически е корни исходят и з архитектуры древнейшего периода. Ещё 

одна замечательная особенность военного зодчества Азербайджана – это 

способность очень чутко реагировать на социальные изменения. Сами 

типы оборонительных сооружений отвечают не только специфически 

военным, но и социальным функциям. Большое количество 

укреплённых городищ, поселений, крепостей и башен, являются 

свидетелями истории культуры азербайджанского народа, его 

героической борьбы за сохранение целостности страны и 

независимости. В переходный период от энеолита к ранней бронзе мы 

уже встречаем поселения укреплённого типа. Это группа древнейших 

городов-крепостей Кюльтепе II (II-I тыс. до н.э.) в двенадцати 

километрах от гор. Нахичевань. Из всех изученных крепостных 

сооружений Нахичевани наиболее сложным и монументальным 

является город-крепость Оглан-гала (11-1 тыс. до н.э.).   По материалам    

архитектурных и письменных источников были выявлены как древние 

поселения укреплённого типа, так и средневековые города. Следует 

отметить, что многие провинциальные города Азербайджана выросли из 

крупных укреплений античности, а затем и средневековья 

Kлючевые слова: укреплённые городища, поселение, крепость,  

башня, город-крепость  

                                                                   



Светлана Аллахвердиева 
 

98 

 

Территория Азербайджана являлась одним из очагов древнейшей 

цивилизации, о чём убедительно свидетельствуют многочисленные 

архитектурные памятники. Большое количество укреплённых городищ, 

поселений, крепостей и башен, являются свидетелями истории культуры 

азербайджанского народа, его героической борьбы за сохранение 

целостности страны и независимости.   Первые поселения на территории 

исторического Азербайджана ещё не имеют оборонительных 

сооружений. В переходный период от энеолита к ранней бронзе мы уже 

встречаем поселения укреплённого типа.  

        Фортификационные сооружения на территории   Нахичеванской АР  

можно было различить по конструктивным особенностям. В эпоху 

средней бронзы, возводились крепостные стены с башнями из крупных 

каменных блоков. Это группа древнейших городов-крепостей Кюльтепе 

II (II-I тыс. до н.э.) в двенадцати километрах от гор. Нахичевань (период 

средней бронзы). 

Рис.1. Kюльтепе 1. Бабек району Планы круглых домов 

(по В.И.Керимову) 

 

Рис.2. Kюльтепе II.Эскизный проект реставрации 

поД.А.Ахундову 

 



Оборонительные сооружения античной и средневековой Нахичевани 
 

99 

 

Из всех изученных крепостных сооружений Нахичевани наиболее 

сложным и монументальным является город-крепость Оглан-гала (II-I 

тыс. до н.э.), эпоху бронзы и раннего железа на смену памятникам 

неолитическогопериода, так называемых «циклопических» сооружений 

укреплённых поселений и крепостей, представленных развалинами 

таких строений как Кюльтепе II.  Оглангала.   Башни с крепостных стен 

исчезают и на смену им появляются ризалиты – это крепости 

Вайхыргала, Чалхангала, Карабаглар и Азнабюрдгала. 

Более 60-ти укреплённых сооружений было сконцентрировано на 

территории Нахичеванской АР. Отметим, что фортификационные 

сооружения на   территории Нахичеванской АР эпохи бронзы восходят 

к Хеттской культуре, (продолжение традиции возведения крепостных 

стен и строительного материала), хотя целый ряд как планировочных и 

конструктивных решений отличают их. Если в период средней бронзы в 

фортификационных линиях обороны встречали выступающие наружу 

башни, то уже в период поздней бронзы и раннего железа они исчезают, 

и на смену им появляются ризалиты – выступающие и углубляющие 

линии обороны. Уже в более   поздний период замечаем наиболее 

рациональный способ фланговой защиты стен при помощи башен. 

Следует отметить, что многие провинциальные города 

Азербайджана выросли из крупных укреплений античности, а затем и 

средневековья. Изучение и исследование этих городов указывают на 

сохранение в архитектурной планировке сети улиц, иногда целых 

кварталов из античной планировки указывают на сохранение в 

архитектурной планировке сети улиц, иногда целых кварталов из 

античной планировки. 

Структура рабовладельческого поселения чётко разделена на две 

части – нарынкала и шахристан. Нарынкала как идеологический центр 

занимала доминанта, шахристан располагался либо вокруг нарынкала, 

либо с трёх сторон.  

Рисунок 3. Оглангала.  Эскизный проект реставрации по 

Д.А.Ахундову 

 



Светлана Аллахвердиева 
 

100 

 

Именно из этих двух элементов состояла структура дофеодальных 

городов. 

В композиции функционального зонирования дофеодальных 

городищ прослеживаются несколько вариантов нарынкала по 

отношению к шахристану: 

а)  нарынкала находился в географическом центре шахристана 

(Оглан-гала), 

б) нарынкала имел одну общую стену с шахристаном (Казанчи-

гала II-I тыс. до н.э.), 

в) нарынкала занимал автопольное независимое от шахристана 

местоположение ( Иезидабад V- VII вв. н. э). 

В   начале нашей эры ведущим типом укреплений становится 

квадратная форма. Квадратная или четырёхугольная композиция 

символизировала вечность, благополучие и плодородие, отражала 

четыре фактора жизни: воду, воздух, землю и огонь. Спокойный рельеф, 

отсутствие природных преград создавали благоприятные условия для 

строительства оборонительных сооружений, представлявших собой 

неприступную твердыню. Подходы к крепости были надёжно 

защищены. Примером может служить Казанчи-кала, период эпохи 

бронзы. При отсутствии крутых и узких проходов подходы к крепости 

защищались серией выступающих наружу башен, а рельеф был изрезан 

неглубокими впадинами и холмами, что в определённой степени мешало 

противнику сосредоточить большие силы при взятии ворот крепости. 

Это крепости Хараба Гилан и Иезидабад. 

Одним из наиболее существенных элементов крепостей, как в 

военном, так и в военном отношении были ворота. Ворота защищались 

выступающими башнями, которые служили основными узлами обороны. 

Большое внимание уделялось оформлению главного, иногда 

единственного входа. Въезд в крепость размещали в одной из боковых 

сторон городища. Между въездами в крепость и планировкой самой 

крепости всегда существовала теснейшая связь. Стены фланкировались 

башнями, которые служили основными узлами обороны и одновременно 

несли сторожевую службу, являясь командными пунктами позволяли 

видеть многие участки и стратегические дороги. Наиболее древними 

являлись прямоугольные башни (возведённый в эпоху средней бронзы 

Кюльтепе II.). Замена или отказ от прямоугольных башен на круглые 

башни объясняется их уязвимостью для стенобитных орудий. 

Благодаря большому количеству вертикальных объёмов силуэт 

оборонительных сооружений стал богаче и выразительнее. Они 

приобрели выражение величественности, торжественности и 

спокойствия, они представляли собой чёткие силуэты мощной и 

неприступной твердыни. Видоизменились и стены оборонительных 



Оборонительные сооружения античной и средневековой Нахичевани 
 

101 

 

сооружений. В древний период в крепостях встречаются две линии 

возведённых стен, промежуток между которыми засыпался крупным и 

мелким щебнем (Азнабюрдгала – эпоха бронза и раннего железа, 

Алинджагала – средневековый период). В большинстве случаев стены 

возводились двухъярусными: стены нижних ярусов были толстыми, а 

толщина стен верхнего яруса наполовину уменьшалась (Алинджагала). 

Разница в толщине стен использовалась для устройства боевой тропы с 

дворовой стороны (Оглангала, Азнабюргала). Расширение цоколя стен 

делалось с расчётом на ослабление ударов стенобитных орудий, а 

позднее и ударов ядер артиллерии. 

На предгорьях Карабахской возвышенности, на трассе торгового 

караванного пути из Европы в Азию находится город Нахичевань, 

являвшийся одним из видных  городов на всём Ближнем Востоке. 

Возникновение этого города относят к 11 тысячелетию до н.э., что 

подтверждается археологическими раскопками.  

Нахичевань – один из древних и самобытных очагов цивилизации, 

являлся одним из древнейших и в то же время крупнейших городов 

Закавказья. По Моисею Хоренскому Нахичевань уже в VI в. до н.э. 

существовал как город. Уже в начале эры Нахичевань становится 

крупным узловым центром торговли между Востоком и Западом. Самые 

ценные для своей эпохи памятники Нахичеванской архитектурной 

школы вошли в золотой фонд азербайджанской культуры. 

Прославленных нахичеванских зодчих приглашали в разные города 

Азербайджана и Ближнего Востока для построения дворцов, замков, 

мечетей, караван-сараев и др. сооружений. Среди циклопических 

сооружений Нахичевани наибольшую известность приобрело 

сооружение близ селения Баш Норашен на горе Каратепе.  Заслуживает 

внимание исключительно важное стратегическое положение холма с 

вершины которого просматривается значительная территория на десятки 

километров. Естественные оборонительные возможности холма 

усилены стенами, возведёнными из крупных, слегка отколотых глыб 

камня, самые крупные из которых достигают 1 метр при длине 2 метра и 

более. Наиболее впечатляющим является северная угловая башня 

неправильной круглой формы. Цитадель более позднего времени, чем 

циклопическая крепость, располагалась на защищённой стенами и 

башнями вершине холма. К такому заключению можно прийти на 

основании выявленной здесь базы колонны с развитой формой 

профилировки. 

Историческое развитие градостроительства укреплённых городов 

Азербайджана имело местный колорит и зависело от разнообразной 

застройки, художественных контрастов и силуэтов укреплённых 

городов как античного, так и средневекового периода их развитий. 



Светлана Аллахвердиева 
 

102 

 

Крепости cocтояли из двух или более расположенных рядом 

оборонительных сооружений или разделённые на две или более части в 

единой крепости, также обладали множеством положительных черт. 

Положительным было то, что после падения основного города-крепости, 

обороняющиеся могли перебраться во вторую крепость, которая часто 

служила чисто оборонительным целям. В этой крепости должны быть 

источник питьевой воды (родник, колодец или овдан), cклады продуктов 

и оружия и минимальное число жилых помещений.  Во второй крепости 

строились оборонительные башни «донжоны».  К   таким крепостям 

относятся города-крепости Газанчи и Шарур (Оглангала), каждый 

площадью в 40 га (11тыс.до н.э.) 

С глубокой древности наблюдаются замки-цитадели   Вайхыр Гяур 

кала (II тыс. до н.э.) Как и крепости, замки Азербайджана, несмотря на 

некоторые региональные отличия, несут в своём образе единые черты, 

характерные для всех оборонительных сооружений страны. 

 
Рис.4. Вайхыр Гяур кала. Эскизный проект реставрации по 

Д.А.Ахундову. 

 

 Оборонительное зодчество Азербайджана    сочетало в себе 

экономические, политические и культурные факторы, которые являлись 

главными пунктами экономического развития как Переднего Востока, 

так и всего Закавказья. Следует отметить, что их объединяют ярко 

выраженные черты, позволяющие предположить, что их генетически е 

корни исходят из архитектуры древнейшего периода. Ещё одна 

замечательная особенность военного зодчества Азербайджана – это 

способность очень чутко реагировать на социальные изменения. Сами 

типы оборонительных сооружений отвечают не только специфически 

военным, но и социальным функциям. Связь с широким кругом 

исторических явлений делает военное зодчество Азербайджана   одной 

из важных и совершенно неотъемлемых составных частей 

средневековой культуры. Анализ фортификационных сооружений 

Азербайджана древнего периода показывает, что именно они явились 

сферой проявления новых социально-экономических тендеций, 

знаменующих зарождение элементов античности, а затем и феодализма. 



Оборонительные сооружения античной и средневековой Нахичевани 
 

103 

 

Особенно ярко проявилось единство архитектурного образа 

укреплённых городов и крепостей Азербайджана в неразрывной связи 

гражданских и фортификационных сооружений, которые, несомненно, 

нужно рассматривать как памятники материальной культуры 

Азербайджана.  

 

 

Литература: 

 

1. Бретаницкий Л.С., Саламзаде А.В. (Памятники   азербайджанского 

зодчества» (памятники Нахичеванской АССР). Баку, 1951г. 

2. Аллахвердиева С.И. «Оборонительное зодчество Кавказской 

Албании в многовековых взаимосвязях со странами Переднего 

Востока" 1V Международный симпозиум «Азербайджан в 

междугородних культурных взаимосвязях». Баку-2003. 

3. Аллахвердиева С.И. «Архитектура оборонительных-сооружений 

Азербайджана».  учебное пособие (для образовательной ступени 

магистров). Баку- 2009. 

4. Керимов В.И. «Архитектурно-Археологические памятники эпохи 

бронзы на территории Нахичеванской АССР» АН АзССР. ИИ сектор 

археологии и этнографии, Баку, Элм,1991 

 

 

 

Svetlana Allahverdieva 

                                                                        

            Defensive structures of ancient and medieval Nakhchivan 

 

Keywords: fortified settlements, settlement, fortress, tower, fortified 

town 

Azerbaijan is one of the oldest centers of civilization, a country with a 

rich and ancient history, where a rich cultural heritage has been created over 

many millennia. A large number of fortified towns, settlements, fortresses and 

towers are witnesses to the cultural history of the Azerbaijani people, their 

heroic struggle to preserve the integrity and independence of the country. The 

defensive architecture of Azerbaijan combined economic, political and 

cultural factors, which were the main points of economic development of both 

the Near East and the entire Caucasus. It should be noted that they  are united 

by expressed features, suggesting that their genetic roots also come from the 

architecture of the ancient period. Another remarkable feature of Azerbaijani 

military architecture is its ability to respond very sensitively to social changes. 

The types of defensive structures themselves correspond not only to 



Светлана Аллахвердиева 
 

104 

 

specifically military, but also to social functions. During the transition period 

from the Eneolithic to the Early Bronze Age, we already encounter fortified 

settlements. This is a group of ancient fortified cities Kültepe (2nd -1st 

millennium BC) twelve kilometers from the mountains Nakhchivan. Of all the 

studied fortifications of Nakhichevan, the most complex  and monumental is 

the fortified city of Oghlan-Gala (2nd -1st millennium BC). Based on 

architectural and written sources, both ancient fortified settlements and 

medieval cities were identified. It should be noted that many provincial cities 

of Azerbaijan grew out of large fortifications of antiquity and then the Middle 

Ages. 

                                                                                       

 

 

  Svetlana Allahverdiyeva 

 

Qədim və orta əsrlərdə Naxçıvanın müdafiə tikililəri 

 

Açar sözlər: möhkəmləndirilmiş qədim şəhər, məskinlaşma, qala,qüllə, 

qalalı şəhər 

Sivilizasiyanın qədim ocaqlarından olan Azərbaycan, harada ki, 

minilliklər ərzində zəngin mənəvi irs yaradılmışdır, qədim tarixi olan ölkədir. 

İstehkamlı şəhərlərin, yaşayış məntəqələrinin, qala və qüllələrin çoxsaylı 

olması, Azərbaycan xalqının mədəniyyət tarixinin, onun ölkənin 

bütövlüyünün və azadlığının saxlanılması uğrunda qəhrəmancasına apardığı 

mübarizənin şahididir. Azərbaycan memarlığı özündə həm şərqin, həm də 

bütün Qafqazın iqtisadi inkişafının əsas maddələri olan,  iqtisadi, siyasi və 

mədəni amilləri özündə birləşdirir. Qeyd etmək lazımdır ki, onları birləşdirən 

parlaq cizgilər, onların öz genetik kökünü qədim memarlıq dövrlərindən 

götürdüyünü təxmin etməyi mümkün edir. Azərbaycanın hərbi memarlığının 

fərqləndirici cəhətlərindən biri də sosial dəyişikliklərə olan həssas reaksiya 

qabiliyyətidir. Müdafiə tikililəri yalnız hərbi funksiya deyil, həm də sosial 

funksiya icra edirdi. Eneolit dövründən erkən tunc dövrünə keçid dövrü 

zamanı biz artıq möhkəmləndirilmiş məskunlaşma məntəqələrinə rast gəlirik. 

Bu, Naxçıvan şəhərindən 12 kilometr aralıda yerləşən, Kültəpə (e.ə. 2-1ci 

minillik) şəhər və qala qruplarıdır. Naxçıvanın bütün öyrənilmiş qala 

tikililərindən ən əzəmətli və qəlizi Oğlan-qala adlanan qala şəhəridir (e.ə. 2-

1ci minillik). Qeyd etmək lazımdır ki, Azərbaycanın bir-çox əyalət şəhərləri 

qədim dövrlərin, sonradan isə orta əsrlərin  qalalarından inkişaf edib 

yaranmışdır. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 105-109 

 

105 

 

                 Tamaşa İsayeva 

AMEA-nın Memarlıq və İncəsənət  

İnsitutunun elmi işçisi 

UOT 725.195 

                                    

                  NAXÇIVAN MEMARLIĞINDA BUZXANALAR 

 

 Xülasə: Ən azı üç min illik tarixə malik olan buzxana memarlığına 

adətən iqlimi isti olan ölkələrdə təsadüf olunmuşdur.Buzxanalar əsasən qida 

məhsullarının uzunmüddətli mühafizə edilməsi və şəfa xarakterli funksiyası 

daşıyırlar. Azərbaycan milli memarlıq irsimizi zənginləşdirən buzxanalar 

əsasən Naxçıvan ərazisindədir. Memarlıq həllinə görə buzxanalar Naxçıvan 

memarlıq məktəbinin inkişaf etdiyi XII-XIV əsrlərdə tikildiyi ehtimal olunur. 

Bazarda alış-veriş edən insanların məhsullarının uzunmüddətli saxlanılması 

üçün buzxanaların bazar meydanlarına yaxınlığı daha məntiqlidir.Bişmiş 

kərpicdən hörülmüş tağvari örtük konstruksiya naxçıvan buzxanaları üçün 

səciyyəvi xüsusiyyətdir.  

Açar sözlər: Naxçıvan buzxanaları, memarlıq xüsusiyyətləri, örtük 

konstruksiyası,tağvari, kərpic  

 

  Məlumdur ki,buzxana memarlığının tarixi hələ eramızdan əvvəllərə 

təsadüf edir. Misir fironlarının qar və buz ehtiyaclarını ödəmək üçün 

Mesopotomiyada Dəclə və Fərat çaylarının vadisində buzxanalar aşkar 

edilmişdir. Ən azı üç min illik tarixə malik olan buzxana memarlığına adətən 

iqlimi isti olan ölkələrdə təsadüf olunmuşdur. Buzxanalar əsasən qida 

məhsullarının uzunmüddət qorunması məqsədi ilə inşa olunmuşdur. Qədim 

dövrlərdə bəzən insanlar bu məqsədlə təbiətin onlara bəxş etdiyi “buzxanalar” 

dan- təbii buz mağaraları, qayalarda əmələ gəlmiş oyuq və çatlardan istifadə 

edərlərmiş (şək. 1) Dünya memarlıq tarixində buzxanaların inkişafı 

Səlcuqluların dövründə inkişaf edərək öz təşəkkülünü tapmışdır. Biidiyimiz 

kimi buzxanaların əsasını saman və ya otlarla sıxlaşdırılmış buz və ya qar 

təşkil edir.  Buz və ya qarın qida məhsullarını mühafizə etməklə yanaşı eyni 

zamanda xəstəliklərin müalicəsində  də istifadə olunduğu üçün gigiyenik 

təmiz və bəyaz olması vacib şərtlərdəndir. Qeyd etdiyimiz kimi buzxanaların 

təşəkkülü Səlcuqluların hakimiyyəti illərində daha da inkişaf etdiyindən 

onların hökmranlıq etdikləri dövlətlərin əksəriyyətinin ərazisində onlara 

təsadüf olunur. Türkiyənin bir çox bölgələrində, təkcə Konya ərazisində beşə 

yaxın buzxana aşkar edilmişdir.         

Azərbaycan milli memarlıq irsimizi zənginləşdirən faktorlardan biri də 

nadir nümunələrdən sayılan ölkə ərazisində olan buzxanalardır. Tədqiqatçı 

alimlər çox az regionlarda, əsasən Naxçıvan ərazisində buzxanaların mövcud 



Tamaşa İsayeva 
 

106 

 

olduğunu qeyd etmişlər. Tədqiqatçı alim Niyazi Rzayevin ehtimalına görə 

Bakıda, indiki qış parkının ərazisində yeraltı hissədə böyük bir buzxana mövcud 

olmuşdur. Aparılan tədqiqat işlərinə görə demək olar ki,əksər buzxanalar 

memarlıq həllərinə görə oxşarlıq təşkil edirlər. Bəzi hallarda onlar yerləşdikləri 

relyefin xüsusiyyətlərinə uygun olaraq plan quruluşlarına görə bir birindən 

fərqlənirlər. Funksional baxımdan əsasən qida məhsullarının saxlanmasını təmin 

etdiklərindən çox vaxt bazar meydanlarının yaxınlığında inşa edilirdi. (Nəzərə 

almaq lazımdır ki, Naxçıvan muxtar respublikasının əməkdar memarı Arif 

Əzizovun fikrincə tarixən buzxanalar çay kənarlarında inşa olunub). Çünki 

bazarda alış-veriş edən insanların məhsullarının uzunmüddətli saxlanılması üçün 

buzxanaların bazar meydanlarına yaxınlığı daha məntiqlidir. Eyni zamanda 

buzxanalarda saxlanılan buzlardan insanlar isti yay günlərində gündəlik 

məişətlərində də istifadə edirdilər. Qeyd etdiyimiz kimi buzxanalar əsasən 

Naxçıvan bölgəsində geniş yayılmışdır. Naxçıvan və Ordubad şəhərində, Şərur 

rayonunun Cəlilli kəndindəki buzxanalar dövrümüzədək gəlib çatmışdır.    

Demək olar ki, hamısında əsas tikinti materialı kimi bişmiş kərpicdir. 

Lakin təkcə sayına deyil, eyni zamanda ölçülərinə görə də ən böyük buzxana 

Naxçıvan buzxanasıdır. Özünəməxsus memarlıq xüsusiyyətlərinə malik olan 

Naxçıvan buzxanası ölkə əhəmiyyətli mülki memarlıq abidəsi olub şəhərin 

cənub tərəfində, İmamzadə kompleksinin yaxınlığında yerləşir. “Naxçıvan 

abidələr ensklopediyası”nda qeyd olunur ki,bu abidə profilinə görə ölkəmizdə 

qeydə alınmış ən böyük buzxana tikilisidir. Yüksək memarlıq həllinə görə 

binanın Naxçıvan memarlıq məktəbinin inkişaf etdiyi XII-XIV əsrlərdə 

tikildiyi ehtimal olunur.  Uzunluğu 20 metr, eni isə 9 metrdir. Divarlarının 

qalınlığı 0,80 Bina birmərtəbəli olsa da ümumi hündürlüyü  9,6 metrdir. Dam 

örtüyünün üzərində isə altı kiçik günbəz ucaldılıb. Təxminən hər 3 metrdən bir 

qurulan çatmavari tağlararası boşluq çatma tağbəndlə örtülmüşdür. Kərpic hörgü 

cərgəli yükdaşıyan tağlara nisbətən şaquli vəziyyətdə yerləşdirilmişdir. Yüksək 

texniki səviyyədə kərpicdən qurulmuş örtük konstruksiyasının mükəmməl həlli, 

naturada tikilməsi,bina örtüyünün uzununa ,yungül və dinamik konstruksiya 

Şəkil-1. Qaya çatlarından istifadə olunan təbii buzxana 

 



Naxçıvan memarlığında buzxanalar 
 

107 

 

sxemi tərzində yaradılması Naxçıvan şəhər buzxanasının səciyyəvi 

cəhətlərindəndir. Tarixin dağıdıcı təsirinə məruz qalmış Naxçıvan buzxanası 

yenidən bərpa olunaraq müasir dövrümüzdə “Naxşıvan Mətbəxi” Kulinariya 

Mərkəzi kimi fəaliyyət göstərir (şək. 2). 

  Naxçıvan ərazisində ikinci böyük buzxana Ordubad buzxanasıdır. 

Ordubad şəhərinin mərkəzində inşa edilmiş bu buzxana XIV əsrə aid olub 

Azərbaycan memarlıq irsini zənginləşdirən buzxana nümunələrindəndir. 

Buzxanalar üşün xarakterik tikinti texnikası Ordubad buzxanasında da öz 

əksini tapmışdır.  Belə ki, tikinti materialı olaraq bişmiş kərpic ilə əhəng 

məhlulu tağtavanlı örtük konstruksiyanın əsasıni təşkil etmişdir. Lakin, 

Naxçıvan buzxanasından fərqli olaraq  burada abidənin girişində yerləşən 

otağın tavanı düz səthli olub, buz kamerasına çatmatağla keçid almışdır. 

Bütün binanın mərkəzi oxu istiqamətində, tağların baş xətti boyunca xırda 

tağtavanlarla tamamlanmışdır. Buzun hazırlanma üsulu digər buzxanalarda 

olduğu kimi, şəhərin mərkəzində bazar kompleksinin tərkibində yerləşmiş 

Ordubad buzxanasının daxili hündürlüyü 33,32 metr olub, iki marşlı pillələrlə 

onun kamerasına düşmək olur (şək. 3) 

  Şərur rayonunun Cəlilli kəndində yerləşən buzxananın memarlıq 

xüsusiyyətləri əvvəlkilərlə demək olar ki, eynilik təşkil edir. Lakin Cəlilli 

kənd buzxanası bir kameralı, daha sadədir və tikinti materialı da kərpicdən 

fərqli olaraq boz rəngli qaya daşındandır..Buzxana düzbucaqlı plan həllinə 

malik olub,onun da örtüyü tağbənd konstruksiya ilə tamamlanmışdır. Buz 

kamerasına girişi cənub tərəfdəndir. Buzxananın tikilmə tarixini tədqiqatçı 

alimlər XIX əsrə aid etsələr də onun memarlıq planlaşma və konstruktiv həlli 

onun daha qədim dövlərə aid etmək olar. 

 

 

 

 

Şəkil 2. Naxçıvan buzxanası bərpadan əvvəl, bərpadan sonra 
 



Tamaşa İsayeva 
 

108 

 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Qənbərova G., Alaettin Güneri./ Naxçıvanın mülki tikililərinin 

memarlığı/ Bakı-2018 

2. Naxçıvan abidələrinin ensklopediyası. Bakı-2008 

3. http://imp.nakhchivan.az/index.php/asagi-slayd/95-ordubad-s-h-r-

buzxanas  

4. https://www.google.com/search?q=tarihi+buzhaneler&oq=tarihi+buzha

neler&gs_lcrp=EgZjaHJvb  

                                                                                                                  

 

 

Tamasha İsayeva 

 

          Ice storage facilities in Nakhchivan architecture 

 

Keywords: Nakhchivan ice houses, architectural features, cover 

structure, arched, brick 

The icehouse architecture, which has a history of at least three thousand 

years, was usually found in countries with a warm climate. The ice houses that 

enrich our Azerbaijani national architectural heritage are mainly located in the 

territory of Nakhchivan. According to the architectural solution, the ice houses 

were probably built in the 12th-14th centuries, when the Nakhchivan school 

of architecture developed. It is more logical for the icehouses to be close to 

the bazar square for the long-term storage of the products . The arched roof 

construction made of baked bricks is a characteristic feature of the icehouses 

of Nakhchivan. 

Тамаша Исаева 

Şəkil 3.  Ordubad buzxanası bərpadan əvvəl və sonra 

 

http://imp.nakhchivan.az/index.php/asagi-slayd/95-ordubad-s-h-r-buzxanas
http://imp.nakhchivan.az/index.php/asagi-slayd/95-ordubad-s-h-r-buzxanas
https://www.google.com/search?q=tarihi+buzhaneler&oq=tarihi+buzhaneler&gs_lcrp=EgZjaHJvb
https://www.google.com/search?q=tarihi+buzhaneler&oq=tarihi+buzhaneler&gs_lcrp=EgZjaHJvb


Naxçıvan memarlığında buzxanalar 
 

109 

 

 

Ледохранилища в нахчиванcкой архитектуре 

 

Ключевые слова: Нахчыванские ледяные дома, архитектурные 

особенности, конструкция покрытия, арочные, кирпичные. 

Архитектура ледников, история которой насчитывает не менее 

трех тысяч лет, обычно встречалась в странах с теплым климатом. 

Ледяные дома, обогащающие наше национальное архитектурное 

наследие Азербайджана, в основном расположены на территории 

Нахчывана. По архитектурному решению ледяные дома, вероятно, были 

построены в XII-XIV веках, когда развивалась нахчыванская 

архитектурная школа. Логичнее располагать ледники рядом с рыночной 

площадью для длительного хранения продуктов покупателей на рынке. 

Арочная конструкция крыши из жженого кирпича является характерной 

особенностью ледников Нахчывана. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 110-114 

 

110 

 

                                                                     Elçin N. Əliyev  

    AMEA-nın Memarliq və İncəsənət İnstitutu         

                                        elmi işçi 

elcinaliyev69@mail.ru 

UOT 726.822 

 

NAXÇIVAN MEMARLIĞI – DƏR VƏ GÜLÜSTAN TÜRBƏLƏRİ 

 

Xülasə: Məqalədə Naxçıvan memarlığında xüsusi yeri olan xatirə 

tikililərinin müasir vəziyyətinin təhlilinə yer verilmişdir. O cümlədən onların 

bərpa rekonstruksiya problemləri araşdırılmışdır. Rekonstruksiya zamanı 

memarlıq abidələrinə təsir edən mənfi və müsbət hallar qeyd edilmişdir. 

Tarixin dərinliklərindən bu günümüzə gəlib çatmış Əcəmi  Naxcıvani 

memarlıq məktəbinin incilərinin gələcək nəsillərə ötürülməsi prioritet 

məsələdir. Cəmiyyətin və memarların üzərinə düşən öhdəliklərin lazımi 

səviyyədə həyata keçirilməsi sözügedən memarlıq abidələrinin təminatıdır. 

Açar sözlər: memarlıq, abidə, Naxçıvan, Türbə,Əcəmi Naxçıvani  

 

Azərbaycanın memarlıq irsi dünya tərəfindən qəbul edilmiş tarixi daş 

yaddaşımızdır. Ölkəmizin hər bir bölgəsi özünəxas keyfiyyətləri ilə fərqlənən 

çoxlu sayda memarlıq abidələrinə malikdir. Bu bölgələr arasında Naxçıvan 

Muxtar Respublikasının xüsusi yeri vardır. Çoxşahəli memarlıq 

xüsusiyyətlərini özündə ehtiva edən bu diyarın dünya marağında olması onun 

mədəni irs nümunələri ilə bağlılığından irəli gəlir. Füsünkar təbiətə malik olan 

bu məkana turistlər səfər etdikləri zaman  müalicə- istirahət məqsədi ilə yanaşı 

müxtəlif memarlıq abidələrini də ziyarət edirlər.    

   Hələ III minilliyin sonu - II minilliyin əvvəllərinə aid yaşayış 

məskənləri aşkarlanmış Naxçıvanın memarlıq tikililəri sırasında xatirə 

tikililəri mühüm rol oynayır. Naxçıvan ərazisində ucaldılan türbələrin 

meydana gəlməsində Azərbaycanın görkəmli memarları Əcəmi Əbubəkr oğlu 

Naxçıvaninin və Əhməd Əyyub oğlunun böyük xidmətləri olmuşdur. 

Naxçıvanda hal- hazırda qeydiyyata alınmış ona yaxın türbə vardır ki, 

onlardan dördü dünya əhəmiyyətıi memarlıq abidələridir. Bu türbələrin 

əksəriyyətində bərpa işləri aparılmışdır. Lakin Naxçıvan türbələrinin bərpa- 

rekonstruksiya məsələlərinə eyni prizmadan baxmaq, vəziyyətin düzgün 

qiymətləndirilməməsinə gətirib çıxarır ki, bu da bərpa prosseslərinin 

professionallığına kölgə salır. Müşahidəçidə səhv düşüncə yaratmamaqdan 

ötrü ilk növbədə tarixi gerçəklikləri diqqətlə tədqiq etmək lazımdır. Abidənin 

tikildiyi dövr, tikinti texnikası, materialları, milli, etnik  xüsusiyyətlərin 

tikintiyə təsiri və s. öyrənilib, təhlil olunmalıdır. Əgər bərpa olunmuş abidə 

mailto:elcinaliyev69@mail.ru


Naxçıvan memarlığı – Dər və Gülüstan türbələri 

 

111 

 

mövcud olduğu  dövrün təəssuratını özündə əks etdirmirsə, deməli onun 

bərpasında hansısa yanlılşlığa yol verilmişdir.  

Ümumi vəziyyəti qiymətləndirmək üçün bərpa olunmamış Dər türbəsi 

ilə bərpa olunmuş Gülüstan türbəsi arasında müqaisəli təhlil aparaq. 

Dər türbəsi — Ordubad rayonunun Darkənd kəndində yerləşən tarix-

memarlıq abidəsidir. Türbə üzərində olmuş, lakin sonradan itirilmiş kitabəni 

tədqiq etmiş Vasili Sısoyev və İsa Əzimbəyov, onun 1487–1488-ci illərdə 

Şеyх ibn Cühənnа tərəfindən inşа еdildiyini göstərirlər. Kənd mərkəzindən 

1.5 km cənubda, Araz çayına enən kiçik təpə üzərində yerləşən Dər türbəsi 

dövrümüzə qəzalı vəziyyətdə çatmışdır. Həcm-məkan həllinə, fasadlarda 

dekorasiyada istifadə edilmiş kərpiclərin formasına görə Azərbaycan 

ərazisində yayılmış digər kərpic türbələrdən əsaslı şəkildə fərqlənir. Dər 

türbəsi iki yaruslu olub, sərdabə hissəsi yer səviyyəsindən aşağıda, yerüstü 

hissəsi isə 5.15–5.20 metr hündürlüyə malik olub  düzgün səkkizguşəli prizma 

formasındadır.Prizma üzərində yerləşdirilmiş uzun baraban kiçik günbəzlə 

tamamlanmışdı. Türbənin yerdən olan ümumi hündürlüyü 8.0–8.20 metrə 

bərabər olmuşdur. Rekonstruksiya ehtiyacı olan bu türbənin dağılma ehtimalı 

çox yüksəkdir. 

Gülüstan türbəsi – Culfada  XIII əsr Azərbaycan memarlığının ən 

maraqlı nümunələrindən olub zəngin daş memarlığı təcrübəsinin incisidir.      

Gülüstan türbəsinin həcm- fəza kompazisiyasına diqqət yetirsək, onun 

fəlsəfi anlamının dünyanın simmetriyaya tabeliyi və həndəsi elementlərin 

vəhdətindən ibarət olduğunu izah etməkdir. Sərdabə hissəsinin kvadrat plan 

quruluşunun çoxbucaqlı formaya keçid etməsi bir anlıq dünyanın daim 

hərəkətdə olması təsəvvürünü formalaşdırır. Bununla da əbədiyyətin və 

sonsuzluğun ifadə formasının memarlıqda təzahürünü müəyyən etmiş olur. 

 

Şəkil 1. Dər türbəsi — Ordubad rayonu 
 



Elçin N. Əliyev 
 

112 

 

Kvadratın (6,60x6,60) hər küncündən qalxan iki müstəvi kürsülüyü 

maili – qüllə ucalır. Kürsülük və qüllənin qovuşma yeri inkişaf etmiş stalaktit 

qurşağı ilə kəsərək yuxarıda on iki bucaqlıya çevrilir. Onun üstündə isə on iki 

üzlü üst kamera bağlanmışdır. Stalaktit qurşağının biçim zənginliyi və 

gözəlliyi üstündəki tutum n aparıcı mövqeyini və kompozisiya dəyərini əks 

etdirir. Türbənin bayır quruluşu içəridə də əks olunmuşdur.Kürsülüklə qülləni 

içəridə yastıraq günbəz bir-birindən ayırırmış. Bayırdan fərqli olaraq içəridə 

alt qat (sərdabə) və üst qat (qüllə) planda eynidir – hər ikisi dairəvi biçimlidir. 

Gülüstan türbəsinin də interyeri, bir çox Azərbaycan türbələrində olduğu kimi 

Şəkil 2-3 Gülüstan türbəsi bərpadan əvvəl və sonra 
 

Şəkil 4. Gülüstan türbəsinin analogiyası olan Dönər 

türbəsi bərpadan sonra (Kayseri şəhəri 1276 il).          
 



Naxçıvan memarlığı – Dər və Gülüstan türbələri 

 

113 

 

sayadır. Sərdabə iri daş bloklarla üzlənmiş, qüllənin iç səthi ağ suvaqla 

örtülmüşdür. 

Bütünlüklə qırmızı tufdan ucaldılan türbənin yalnız qatlararsı iç günbəzi 

kərpicdən yığılmışdır. Onun iri üzlük lövhələrdən böyük ustalıqla hörülmüş 

kürsülüyü bütöv kütlə kimi baxılır. Bu ağır, gözəl biçimli oturacağı prizmatik 

qüllə təbii şəkildə davam etdirir. Qüllənin üzləri isə incə profilli qabarıq 

tinlərin yuxarıda haçalanması yolu ilə tağçalara çevrilmişdir. 

 Memarlıq abidələrinin qorunması və bərpası problemlərinin həlli 

istiqamətində aparılan işlər bir çox hallarda özünü doğrultmur. Əsasən 

bərpaya ehtiyacı olan və  bərpa olunmuş əksər abidələrdə bunu müşahidə 

etmək mümkündür. Abidələrə ilkin olaraq hansı bərpa üsulunun tətbiq 

olunması müəyyəmləşdirilməlidir. Bərpa üsullarını tədbiq edərkən hər bir 

memarlıq abidəsinə fərdi yanaşmaq lazımdır. 

Bir çox hallarda memarlıq abidəsinə təmir tikinti nöqteyi-nəzərindən 

yanaşılır. Naxçıvan bölgəsində qeyd olunan memarlıq incilərinin 

rekonstruksiya həllinə diqqət yetirsək, onların bir çoxunun bərpa yox, primitiv 

istismara məruz qaldıqlarının şahidi oluruq. Əyər hər hansı bir memarlıq 

abidəsinin rekonstruksiyasını həyata keçirməsi zərurəti yaranırsa, onun 

texniki göstəriciləri nəzərə alınmaqla bərabər mənsub olduğ dövrün 

xüsusıyyətlərinin tədqiq olunaraq, memarlıq abidılərinə tətbiq olunmalıdır. 

Memarlıq abidələrinin bərpası onun bəzəkli tikiliyə çevrilməsi kimi 

qiymətləndirilməməlidir. Bəzi hallarda rekonstruksiya mümkünsüzlüyü 

olduğu üçün tikilinin ilkin vəziyyətini əks etdirməyən metodlardan və ya 

tikinti materiallarından istifadə edilirki, bu da həmin memarlıq abidəsinin 

daha da əhəmiyyət dərəcəsini aşağı salır. Bu cür vəziyyətlərlə 

qarşılaşmamaqdan ötrü onların konservasiya olunaraq, insanlara təqdim 

olunması daha məqsədə uyğundur.Sonda bu qəbildən həyata keçirilən bərpa 

işləri dünya əhəmiyyətli memarlıq abidələrimizin YUNESKO- nun mədəni irs 

siyahısına salınmasna maneələr yaradır. 

 

 

                                               

Ədəbiyyat: 

 

1. Naxçivanin Turkislam Mədəniyyəti Abidələri Naxçıvan – 2017 

Hacifəxrəddin səfərli. Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi Naxçıvan 

bölməsi.  

2. Naxçıvanın Mülki Tikililərinin Memarlığı.Gülnarə Qəmbərova, Alaettin 

Güneri. Bakı-2018 

3. Naxçıvan abidələri ensiklopediyası, 2008, s. 262. 

4. Orta əsrlər memarliği (VIII-XIV əsrlər) Gülçöhrə Məmmədova, Zahidə 

Məmmədov 



Elçin N. Əliyev 
 

114 

 

Elchin N. Aliyev 

 

Nakhchivan architecture - Der and Gulistan tombsa 

 

Keywords: architecture, monument, Nakhchivan, Tomb, Ajami 

Nakhchivani 

 The article contains an analysis of the modern state of memorial 

buildings that have a special place in Nakhchivan architecture. Including their 

recovery and reconstruction problems were investigated. During the 

reconstruction, the negative and positive cases affecting the architectural 

monuments were noted. It is a priority to transfer the pearls of the Ajami 

Nakhchivani school of architecture, which have come down to the present 

from the depths of history, to future generations. The fulfillment of the 

responsibilities of society and architects at the appropriate level is the 

guarantee of the said architectural monuments. 

 

 

 

 

Эльчин Н. Алиев 

 

Нахчиванская архитектура - гробницы Дар и Гюлистан 

 

Ключевые слова: архитектура, памятник, Нахчыван, мовзалей, 

Аджами Нахчивани. 

В статье освещено современное состояние мемориальных 

сооружений, занимающих особое место в архитектуре Нахчывана. В том 

числе были исследованы проблемы их восстановления и реконструкции. 

В ходе реконструкции были отмечены негативные и позитивные случаи, 

затрагивающие памятники архитектуры. Приоритетной задачей 

является передача будущим поколениям жемчужин архитектурной 

школы Аджами Нахчивани, дошедших до современности из глубин 

истории. Выполнение обязанностей общества и архитекторов на 

соответствующем уровне является гарантией сохранения указанных 

памятников архитектуры. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 115-123 

 

115 

 

İlqar Balakişiyev 

Azərbaycan Memarlıq və İnşaat Universiteti 

baş müəllim 

UOT  72.033 

 

KEÇMİŞİMİZİ BU GÜNƏ DAŞIYAN TARİXİ MƏSCİDLƏR VƏ 

ONLARIN FORMALAŞMA PROSESİ 

 

Xülasə:   Kecmişimizi bu günə daşıyan,Naxçıvan memarlıq məktəbinin 

dini abidələrindən biri olan məscidlər Naxçıvan ərazisində fəaliyyət göstərən 

sosial-siyasi və ideoloji mərkəzlərdən biri olaraq insanların həyatında önəmli 

yer tutmuşdur. Əhalinin əsas toplanış, ibadət və zikr yeri olan bu tarixi 

məscidlərdə dövrün bir sıra sosial, siyasi, hərbi, diplomatik, ailə, məişət və 

s.bu kimi mühüm məsələləri müzakirə və həll olunmuşdur. Bu cəhətdən iri 

həcimli Came məscidləri o, cümlədən Əcəmi yadigarı olan Naxçıvan şəhər 

Came məscidi, Ordubad şəhər Came məscidi, Ordubad şəhər Sərşəhər 

məscidi, Mingis,Təkeşiyi məscidləri, həmçinin bölgənin Kırna, Vənənd, 

Dəstə, Xok və s. kəndlərindəki məscidlərin özünəməxsus yerləri olmuşdur.  

Açar sözləri:   Naxçıvan, memarlıq, məscid, came, abidə. 

 

Azərbaycanın ayrılmaz və tərkib hissəsi olan Naxçıvan bölgəsinin 

memarlığında məscidlərin yaranması və təkamül prosesinin başlancığını 

indilik dolğun araşdırmaq olmur.Belə ki,dini memarlıq haqqında əldə olunan 

materiallar hələlik çox azdır. VIII-IX əsrlər və bir qədər sonrakı dövrlərdə 

başqa dinlərə mənsub məbədlər məscidlər kimi uyğunlaşdırılırdı.Qalan bitkin 

məscid örnəkləri XI-XIII yüzillərin Azərbaycan eləcədə Naxçıvan 

memarlığında ən dayanıqlı və inkişaf etmiş memarlıq tipoloji qruplarından 

birinin məscidlər olduğunu bəlliləşdirir. 

İslam dininin inkşaf edib yayıldığı ölkələrin hamısında olduğu kimi 

Azərbaycanda, o cümlədən onun ayrılmaz və tərkib hissəsi olan Naxçıvanda 

da çoxlu kiçik və böyük məscidlər meydana gəlirdi.Ancaq islam dini VIII 

yüzilliyin əvvələrində Azərbaycanda vahid din kimi hakim dinə çevrilsə də 

təssüf ki,ərazimizdə islamın ilk dövrlərinə,xüsusilə səlcuq türklərinin 

Azərbaycana gəlməsi zamanınadək olan vaxtlara aid məscid nümunələri gəlib 

çatmamışdır. 

Naxçıvanın dini memarlığında özünü göstərən yüksəliş Nizami 

dövründə dinin yeni yüksəlişinin və bununla bağlı məscid tiplərinin ümumi 

təkamül prosesinin nəticəsidir.Azərbaycan ərazisi səlcuqlar tərəfindən 

tutulduqdan sonra ölkədə məscid tikintisi genişlənir.Böyük səlcuq 

sultanlarının məscid tikintisinə böyük maraq göstərdiklərini,bunun üçün 

vəsait ayırmaqla çox əliaçıq olduqlarını,özlərinə hər hansı bir yerdə 



İlqar Balakişiyev 
 

116 

 

köşk,saray tikdirəndə yanında hökmən bir came inşa etdiklərini konkret 

faktlarla demək olar.Ümumiyyətcə “müsəlmanlıqda came, mədrəsə, xənagah 

və hər bir dürlü xeyir və yaxşılıqların görülməsi, pisliklərin atılması 

səlcuqların uğurlu qılıncları sayəsində mümkün olmuşdur”. Məhz bunun 

nəticəsində səlcuq imperiyasına daxil olan digər ölkələrdə olduğu kimi 

Azərbaycanda da çoxlu məscidlər inşa olunmuşdur.Həmin məscidlərin bir 

hissəsi zaman keçdikcə təbii fəlakətlər, müharibələr, yanğınlar və s. 

nəticəsində məhv olub sıradan çıxsa da onların müəyyən hissəsi 

zəmanəmizədək nisbətən salamat vəziyyətdə gəlib çatmışdır. 

Səlcuq dövründən sonrakı yüzilliklərdə də Naxçıvan bölgəsində də 

çoxlu məscidlər inşa edilmişdir.Qaynaqlar məlumat verirlər ki,1590-cı ildə 

Naxçıvan şəhərində 3 came və 10 məscid (cameyi-Qızıl Aslan, cameyi-

Məhməd kətxuda, cameyi-Şərif, Ağa məscidi, Hacı Xəlil məscidi, Keçəçi 

məscidi, Molla Əhməd məhəlləsinin məscidi, Sultan Mahmud məscidi, Hacı 

Sani məscidi, Bəsri məscidi, Şeyx Əminəddin məscidi, Ətməlik məscidi, 

İsmayılan məscidi olmuşdur. 

XII əsrdə mərkəzi günbəzli məbədlər məscidlərin bir tipi kimi tam 

formalaşdı. Ərazimizdə ilk məscidlər əsasən mərkəzi günbəzlə örtülmüş kub 

şəkilli binalardan ibarət olmuşdur.Bu dövrdə yeni memarlıq formaları və 

bəzəkləri yaranmağa başladı.Bunun ən parlaq nümunəsi kimi Naxçıvanda XII 

yüzillikdə Əcəmi Əbubəkr oğlu Naxçıvani tərəfindən inşa edilmiş Came 

məscidini, Culfa bölgəsinin Kırna kəndindəki Came məscidini, Cəncə came 

məscidini və başqa abidələri göstərmək olar.Bu məscidlər həyət daxilində 

yerləşərək, ətrafı sıra tağla əhatələnmiş tikililərdən ibarət olmuşdur.Bəzi 

hallarda hər iki məscid tipi qarışıq tətbiq olunmuşdur.Məscid komplekslərində 

əsas məqamlardan biri olan minarələr Azərbaycan məscidlərində əsasən 

binanın baş fasadı tərəfdə bir cüt olmaqla simmetrik şəkildə yerləşirdi. 

Artıq bu zamandan başlayaraq Azərbaycanda mövcud olan memarlıq 

məktəbləri (Naxçıvan, Arran, Şirvan və Abşeron) qədimdən bəri formalaşan 

yerli inşaatçılıq ənənələrini qoruyub saxlamaqla yanaşı,həm də islam tikinti 

mədəniyyətinin başlıca qayəsini - yerlə göy, insanla Allah arasında əlaqənin 

möhkəmləndirilməsinə xidmət etmək vəzifəsini başa düşür və həyata 

keçirməyə çalışırdı. 

Məscidlər dini və estetik rəmzləri təcəssüm etdirən qiymətli sənət və 

mədəniyyət abidəsi kimi xarakterizə oluna bilər.Məscidə şaquli və üfüqi 

istiqamətdə nəzər salsaq burada islam kosmoqoniyasının (kainat təliminin) 

rəmzlərini görmək olar.Fikrimcə şaquli biçimdə məscid dörd 

mühüm,ünsürdən (dörtkünc oturacaq,baraban,günbəz və minarədən) 

ibarətdir.Bu hissələrin hərəsi özünəməxsus rəmzə malikdir: Dörtdkünc 

oturacağın sahəsi yer həyatının timsalı kimi qələmə vermək olar.Yer həyatı 

isə axirət dünyası, behiştlə müqayisədə qüsurlu olduğu üçün və qüsurluluq və 



Keçmişimizi bu günə daşiyan tarixi məscidlər və onların formalaşma prosesi 

 

117 

 

qeyri kamillilik isə adətən rəmzi olaraq kub,dörtdkünc biçimində təsəvvür 

edildiyindən məscidin özülü də məhz bu həndəsi biçimdə inşa olunurdu. 

Behişt dünyası kamilliyin,harmoniyasının nişanəsi kimi kürəvi,sferik 

biçimdə simvollaşdırılır.Bu mənada məscidin günbəz hissəsi behişt dünyasını 

nişan verir.Məscidin baraban hissəsi qüsurlu yer həyatı ilə kamil behişt 

dünyası arasındakı keçid məqamını bildirir.Minarələr isə məscidin bütün 

hissələrindən uca olub Allahın əzəmət və ehtişamını göstərir. 

Məscidə üfüqi baxanda isə iki element; giriş qapıları və mehrab diqqəti 

cəlb edir.İlahiliyin,ruhaniliyin və mənəviyyatın təcəssümü olan məscidə 

ancaq giriş qapıları vasitəsilə daxil olmaq olar.Buna görə də məscidin giriş 

qapıları günahlarla,qüsürlarla dolun olan imansız dünyadan din,iman 

dünyasına keçidi təmsil edir. Məscidin daxilində ruhaniyyəti,imanı,möminliyi 

özündə əks etdirən mehrab yerləşir.Müqəddəs Kəbəni-Beytül-Həramı nişan 

verən mehrab ruhaniyyət dünyasının ən mötəbər məqamı hesab olunur. 

Bütün bunlara baxmayaraq Naxçıvan ərazisinbdə indiyədək inşa edilmiş 

müəyyən qədər məscidlər qalmışdır. Bu məscidlər özlərinin möhkəmliyi və 

memarlıq-konstruktiv quruluşu ilə diqqəti cəlb edirlər.Ərazidə son 

dövrlərədək qalan məscidlərdən Naxçıvan, Ordubad, Kırna, Vənənd və 

s.yaşayış məskənlərindəki məscidləri buna misal göstərmək olar. 

Naxçıvan bölgəsində bizə məlum olan ən qədim məscid nümunəsi 

Naxçıvan memarlıq məktəbinin banisi, görkəmli memar Əcəmi Əbu-bəkr 

oğlu tərəfindən Naxçıvan şəhərində XII əsrdə inşa olunmuş Came məscididir. 

XIX yüzilliyin sonlarınadək mövcud olan, bizədək ancaq fotoşəkli və rəsmi 

gəlib çatan bu məscid istər orta əsr mənbələri,istərsə də üzərində olan kitabələr 

vasitəsi ilə elmi ictimaiyyətə bəlli olan ən qədim məsciddir. 

 

 
 

Şəkil 1. Naxçıvan. Möminə Xatun kompleksi 

 

Qeyd olunduğu kimi indiki zəmanəmizə qədər gəlib çatmayan Naxçıvan 

Came məscidi haqqında bizə ancaq tədqiqatçıların əsərləri, XIX əsrdən 

yadigar qalmış foto şəkil və XIX yüzillikdə Naxçıvana gəlmiş fransız səyyahı 

və arxeoloqu Jan Dyelafuanın çəkdiyi rəsm əsəri məlumat verir.Jan Dyelafua 

Came məscidinin şəklini çəkməklə  kifayətlənməmiş,öz qeydlərində onun 



İlqar Balakişiyev 
 

118 

 

haqqında bəhs etmiş,hətta ehtişamına valeh olduğu Möminə Xatun türbəsini 

onun bir hissəsi hesab etmişdir.Səyyahın yazdığına görə o, Naxçıvanda 

olarkən fasadı və frizi kufi kitabələri ilə bəzədilən Came məscidi dağıdılıbmış. 

Bu məscid Atabəylər memarlıq kompleksinə daxil olan ən möhtəşəm 

memarlıq nümunələrindən biri olmuşdur.Məscid o dərəcədə möhtəşəm,gözəl 

və cəzibadar olmuşdur ki,bu gündə öz əzəməti və gözəlliyi ilə seyr edənləri 

heyran qoyan Möminə Xatun türbəsini kölgədə qoymuş, Naxçıvana gələn orta 

əsr səyyah və tarixçilərinin diqqətini özünə cəlb etmişdir. Naxçıvan şəhərində 

olan əcnəbilər öz yol qeydlərində və əsərlərində Atabəylər memarlıq 

kompleksinə daxil olan çoxsaylı abidələrin heç birindən deyil,məhz Came 

məscidindən söhbət açmışlar. 

Təbii ki, Naxçıvan diyarındakı məscidlər bura yolu düşən səyyahların 

həmişə qeydlərində də öz əksini tapmışdır. Məsələn, Naxçıvan şəhərində 

tikilmiş məscidlər haqqında Övliya Çələbi daha müfəssəl məlumat verərək 

bildirir ki, XVII əsrin ortalarında burada 40 məscid fəaliyyət göstərirdi. 

Səyyah burada tikilmiş məscidlərə heyranlığını isə belə ifadə etmişdir: 

“Naxçıvanın qəribə cümə məscidləri vardır ki, onların əksəriyyəti şirli, bəzəkli 

kaşılar, rəngarəng şüşələrlə bəzədilmişdir. Neçəsinin yarımdairə şəklində 

çatılmış tavan günbəzləri şirli kaşılarla bərkidilmişdir”. 

Burada bir haşiyə çıxaraq qeyd edək ki, Naxçıvanda, eləcə də ölkəmizin 

digər bölgələrində rast gəlinən məscid və tarixi tikililərdə müxtəlif həndəsi 

formalara malik bəzəkli kaşılardan, rəngli şüşələrdən istifadə olunması Səfəvi 

miniatür sənətinin yüksək inkişafının nəticəsi olaraq milli memarlıq 

nümunələrimizdə də öz əksini tapmışdır. Bu təsir sonrakı dövrlərdə Osmanlı 

memarlığında da hiss olunur. 

Ümumilikdə, Naxçıvanda hələ uzaq keçmişdən xeyli sayda kənd və 

məhəllə məscidləri tikilmişdir ki, bu məscidlər, əsasən, kiçikölçülü olması və 

yaşayış evlərindən bir az fərqlənməsi ilə diqqət çəkir. Bir qayda olaraq 

birotaqlı tikilən belə məscidlər giriş qapısı və şəbəkə üsulu ilə bəzədilmiş 

pəncərələrə malik olurdular. Belə məscidlər, adətən, məhəllənin mərkəzi 

meydanlarında inşa olunurdu. Ordubaddakı Sərşəhər məhəllə məscidi isə 

Azərbaycanın digər şəhərlərində inşa edilmiş məhəllə məscidlərindən 

ikimərtəbəli olması ilə fərqlənir. Bu məscidin birinci mərtəbəsi kişilərin, 

ikinci mərtəbəsi isə qadınların ibadət etməsi üçün nəzərdə tutulmuşdur. 

Qadınların ikinci mərtəbəyə qalxması üçün çöl tərəfdən dolama pilləkən 

qoyulmuşdur. XVIII əsrdə inşa olunduğu ehtimal olunan məscid hazırda da 

dindarların istifadəsindədir. 

Bu gün muxtar respublikamızın hansı bölgəsinə üz tutsaq, yaşı yüz ildən 

artıq çoxsaylı məscid binaları ilə rastlaşarıq. Bu da onunla bağlıdır ki, 

Naxçıvanda İslam dininin yayılmasından sonra məscid binalarının tikilmədiyi 

yeganə dövr sovet hakimiyyətinin burada bərqərar olduğu dövrdür. Ötən əsrin 

sonlarında, müstəqilliyimizin bərpasından sonrakı dövrdə isə tarixən milli və 



Keçmişimizi bu günə daşiyan tarixi məscidlər və onların formalaşma prosesi 

 

119 

 

mənəvi dəyərlərə həssaslıqla yanaşılan muxtar respublikada yeni məscid 

binaları tikilmiş, köhnə tikililərin böyük əksəriyyəti əsaslı şəkildə yenidən 

qurulmuş, təmir olunmuşdur. Bu prosesdə həm xalqın, həm də dövlətin 

təşəbbüsü üst-üstə düşmüşdür. 

Naxçıvanda ibadət və təhsil yerləri kimi yaranan məscidlərdən biri də 

Naxçıvan şəhər Came məscididir. Came məscidi şəhərin mərkəzində yerləşir. 

XVIII əsrdə Məhəmməd Təqi tərəfindən inşa olunan, xalq arasında “Şəhər 

məscidi” kimi tanınan Came məscidi sovet hakimiyyəti illərində, ateizm 

təbliğatına geniş rəvac verildiyi bir dövrdə Naхçıvanda fəaliyyət göstərən 

yeganə məscid idi. Məscid sovet hakimiyyətindən əvvəlki dövrlərdə şəhərin 

sosial-siyasi və ideoloji həyatında mühüm rol oynamışdır.  

 

 
 

Şəkil 2. (Çizgilər müəllifə aiddir) 

 

Bir minarədən ibarət olan məscidin ümumi sahəsi təxminən 1000 

kvadratmetirdir. Mərmər lövhə üzərində (ölçüsü: 87х57х12 sm) həkk edilmiş 

kitabənin mətnindən aydın olur ki, məscid naхçıvanlı Hacı Novruzun oğlu 

Xeyrül-Hac Hacı Məhəmməd Cəfər ağanın səyi ilə inşa edilmişdir. Bu Came 

məscidi Naxçıvan Muxtar Respublikası Ali Məclisi Sədrinin tapşırığı ilə 

2007-ci ildə əsaslı bərpa olunmuşdur. 

Əvvəllər hər məhəllənin özünün ibadət ocağı olub. Bu tarixi ənənə 

qədim Ordubadda məhəllə məscidlərinin indi də qalması ilə davam edir. Belə 

ki, şəhərin bəzi məhəllələrində məscidlər bu gün də  qalmaqdadır. Məsələn, 

Dilbər məscidi adı ilə tanınan məscid Naxçıvan memarlıq məktəbinə aid 



İlqar Balakişiyev 
 

120 

 

edilir. Məhəllə məscidi kimi fəaliyyət göstərən ibadət evi memarlıq 

kompozisiyası baxımından XVII-ci əsrə xas olan üslub və tipoloji 

xüsusiyyətləri özündə əks etdirir. 

Sərşəhər məscidi Ordubad şəhərində yerləşən digər bir məhəllə 

məscididir. Memarlıq baxımından XVIII -ci əsrə xas üslubu və tipoloji 

xüsusiyyətləri əks etdirir. İkimərtəbəli məscidin mehrabı, ağac sütunları, 

şəbəkəli pəncərələri və meydanı var. 1986-cı ildə bərpa və təmir edilərək, 

meydan kompleksi şəklinə salınıb. 

Məscid Naxçıvan Muxtar Respublikasının Ordubad şəhərində, Sərşəhər 

məhəlləsinin mərkəzində yerləşir. İbadət evinin inşa tarixi XVIII əsrə aid 

edilir. 

 

 
 

Şəkil 3. (Çizgilər müəllifə aiddir) 

 

İbadətgah kvadrat formasındadır və iki mərtəbədən ibarətdir. Məscid 

çaylaq daşlarından və kərpicdən inşa edilib.İbadətgahın tavanı taxta və 

fanerlə, döşəməsi isə taxta ilə işlənib.Tavan altı taxta sütun üzərində 

dayanır.İbadət evinin beş böyük tağlı pəncərəsi var. Pəncərələr şəbəkələrlə 

bəzədilib. Məscidin üçpilləli taxta minbəri mövcuddur. İbadətgah iki hissəyə 

bölünür: qadınlar və kişilər şöbəsi.Məscidin kitabxanası da var. Burada 30-



Keçmişimizi bu günə daşiyan tarixi məscidlər və onların formalaşma prosesi 

 

121 

 

dan çox əlyazma əsərləri saxlanılır.Ordubad şəhər Sərşəhər məscidi yerli 

əhəmiyyətli abidə hesab edilir. 

Hacı Hüseynqulu məscidi Ordubad rayonunun Gənzə kəndində tarixi-

memarlıq abidəsidir. Məscid Ordubadın Gənzə kəndinin mərkəzində yerləşir. 

Ölçüsü 23x14 m-dir. Məscidin üzərində kitabə olmasa da yerli camaatın 

dediyinə görə onu Hacı Hüseynqulu adlı nüfuzlu bir adam tikdirib. Öldükdən 

sonra özü də məscidin cənub divarının qarşısında dəfn olunub.Məsciddə 

olduğu kimi qəbirin üstündə də heç bir epiqrafik sənəd-kitabə yoxdur. Ancaq 

son zamanlar məscid bərpa edilərkən qəbirin üstü də götürülmüş, mərmər 

başdaşı və sinədaşı qoyulmuşdur. Başdaşının üstündə ərəb əlifbası ilə 

"Mərhum Hacı Hüseynqulu, 16-cı əsr" sözləri həkk edilmişdir. Naxçıvan 

bölgəsində ən qədim məscid nümunələrindən olan abidənin daxili böyük 

salondan ibarətdir. Sonralar, deyilənə görə, 20-ci əsrin əvvəllərində qərb 

tərəfdən əlavə bina tikilib kişilərə aid salona birləşdirilib. Məscidin əsas, 

qədim hissəsi daşdan üç böyük sütunun və divarların üstündə dayanıb. 

Sütunların arası və sütunlarla divarların arası tağvari birləşdirilib. Divarların 

qalınlığı 1 m-dir. Məscidin içərisində, divarlarda 5 divariçi-taxça düzəldilib. 

Girişin önündə eyvan var. Eyvanın fasadı 12 tağdan ibarətdir. Məscidin 

yanında qonaq otağı vardır. Məscid təmir olunarkən divarlarında gəc üzərində 

rənglə dini xarakterli kəlamlar yazılmışdır. Təmir zamanı cənub-qərb 

tərəfində gözəl bir minarə ucaldılıb. Minarənin üstündə belə bir kitabə 

qoyulub: "Məscidin minarəsi 2000-ci ildə Hacı İsrafil Sadıqlı tərəfindən 

tikdirilmişdir. Memarları Kərbəlayi Səyid, Kərbəlayi Qurban". Kənddə yas 

mərasimləri bu məsciddə keçirilir, həmçinin məhərrəmlikdə və orucluqda 

burada dini mərasimlər icra olunur. Məscidin cənubunda olan qəbiristanlıq da 

vaxtı ilə Hacı Hüseynqulunun torpaq sahəsi olmuş, onu qəbiristanlıq üçün 

bağışlamışdır. Orada olan məzar kitabələrinə əsasən demək olar ki, Hacı 

Hüseynqulu XV -ci əsrdə yaşamış, məscidi də həmin vaxt inşa etdirmişdir. 

Təbii ki, əcdadlarımızın özlərindən sonra qoyub getdikləri bütün tarix 

və mədəniyyət abidələri bu yurdun Azərbaycançılıq möhürü olub. Bu abidələr 

təkcə varlığımızı və dövlətçiliyimizi yaşatmır, onlar həm də zaman-zaman 

ölkəmizin iqtisadi qüdrətini özlərində təcəssüm etdirirlər. 

Kecmişimizi bu günə daşıyan Naxçıvandakı tarixi məscidlərimiz İslam 

mədəniyyətinin qiymətli abidələri kimi də diqqətçəkicidir. Hazırda Naxçıvan 

şəhərində 2000 nəfərin eyni anda ibadət edə biləcəyi yeni məscid binasının 

tikilməsi isə dini-mənəvi dəyərlərin qorunub yaşadılmasını və düzgün təbliği 

baxımından həyata keçirilən dövlət siyasətinin mahiyyətini təşkil edir. Bir 

sözlə, keçmişdə olduğu kimi, bu gün də Naxçıvan məscidləri hər birimiz üçün 

mənəviyyat məbədləri rolunu oynayır. 

 

 

 



İlqar Balakişiyev 
 

122 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Hacıfəxrəddin S.,  Orta əsrlərdə Naxçıvanın sosial-siyasi həyatında dini 

mərkəzlərin rolu.  Bakı-2003 

2. Hüseynov M., L.Bretanitski, Ə.Salamzadə.  Azərbaycan memarlığı tarixi. 

Moskva 1963. 

3. Qiyasi C, Nizami dövrünün memarlıq abidələri.  Bakı-1991 

 

 

 

İlqar Balakishiyev 

 

Historical mosques that carry our past to the present and the 

process of their formation 

 

Key words: Nakhchivan, architecture, mosque, jame, monument. 

Mosques, one of the religious monuments of the Nakhchivan School of 

Architecture, which carry our past to the present, have taken an important 

place in people's lives as one of the socio-political and ideological centers 

operating in the territory of Nakhchivan. A number of important social, 

political, military, diplomatic, family, household, etc. issues of the time were 

discussed and resolved in these historical mosques, which are the main 

gathering, worship and remembrance places of the population. In this regard, 

large-scale Jame mosques, including Nakhchivan city Jame mosque which is 

an Ajami relic, Ordubad city Jame mosque, Ordubad city Sarshahar mosque, 

Mingis, Takeshiyi mosques, as well as Kirna, Vanand, Dasta, Khok, etc. 

mosques in the villages had their own special places. 

 

 

 

Ильгар Балакишиев  

 

Исторические мечети, доносящие наше прошлое в 

настоящее время, и процесс их формирования 

 

Ключевые слова: Нахичевань, архитектура, мечеть, Джаме, памятник 

Мечети, являющиеся одними из религиозных памятников 

Нахичеванской школы архитектуры, доносящие наше прошлое до наших 

дней, заняли важное место в жизни людей как один из социально-

политических и идеологических центров, действующих на территории 

Нахичевани. В этих исторических мечетях, являющихся основными 

местами сбора, поклонения и поминовения населения, обсуждались и 



Keçmişimizi bu günə daşiyan tarixi məscidlər və onların formalaşma prosesi 

 

123 

 

решались некоторые  социальные, политические, военные, 

дипломатические, семейные, бытовые и прочие такого рода важные вопросы 

того времени. В связи с этим в деревнях имели место такие масштабные 

мечети как мечети Джаме, в том числе Нахичеванская городская мечеть 

Джаме, являющаяся наследием Аджеми, Ордубадская городская мечеть 

Джаме, мечеть Шаршахер города Ордубад, мечети Мингис, Текешии, а 

также Кирна, Вананд, Даста, Хок и др. Мечети.  

 

 

  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 124-128 

 

124 

 

    Салина Асланханова 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

                                                                     kiçik elmi işçi  

salina.mamedguseynova@rambler.ru 

УДК  379.85 

 

РОЛЬ АРХИТЕКТУРНЫХ  ПАМЯТНИКОВ  НАХИЧЕВАНИ  

 В РАЗВИТИИ  ТУРИСТИЧЕСКОЙ  ИНФРАСТРУКТУРЫ 

 

Аннотация. В статье рассматривается архитектурные памятники 

Нахичевана с точки зрения их использования для развития туристской 

привлекательности и конкурентоспособности региона. В ходе 

исследования раскрыты понятие культурного туризма и памятников 

архитектуры, изучение видов и целей использования архитектурного 

наследия в туризме, рассмотрение государственного регулирования 

отношений в сфере туризма. В ходе написания статьи было сделано 

заключение, что необходимо уделять значительное внимание сохранению 

и целесообразному использованию историко-архитектурного наследия. 

Ключевые слова: культурная политика, многовековая культура, 

мечеть, туризм, наследие. 

 

Памятники истории и культуры – это не только национальное 

достояние, предмет гордости, но и важный туристический ресурс. 

Развитие туризма в нашей стране в последнее десятилетие приобрело 

исключительно активный характер. Многие памятники архитектуры, 

культовые сооружения, мемориальные усадьбы, исторические здания и 

кварталы являются объектами туристического интереса. Поэтому 

создание благоприятного имиджа конкретного региона на туристском 

рынке становится особенно актуальным. 

В последнее время туристический потенциал в Нахичевани возрос 

во много раз за счет реставрации памятников истории и культуры, 

возрождения старинных усадеб, создания интересных музейных 

экспозиций, открытия новых музейных и мемориальных комплексов. 

Одним из способов сохранения и трансляции национального 

культурного наследия выступает туризм. С помощью культурного 

туризма решается ряд вопросов: продвижение национальной культуры, 

популяризация её ценностей. 

Здесь предками современных азербайджанцев была создана 

древняя и богатая культура. Кроме того, эта область является одним из 

древнейших культурных центров мира. Здесь находится 1162 

исторических памятника, из которых 58 имеют мировое значение. 

mailto:salina.mamedguseynova@rambler.ru


Роль архитектурных  памятников  Нахичевани в развитии  

 туристической  инфраструктуры  

 

125 

 

Мечеть Джаме - один из монументальных сооружений, входящее 

в архитектурный комплекс Атабеков, созданный Аджеми Абубакр оглу 

Нахчывани. Развалины мечети сохранились вплоть до ХIХ в. 

Французский путешественник Жан Таверне (ХVII в.) пишет, что эта 

мечеть является самой красивой в Азии. Говорят, что она была построена 

в честь памяти пророка Ноя. Эта тюркская мечеть огромное сводчатое 

здание из обтесанного камня, внутри него остаются еще следы красивых 

углублений. Часть здания разрушена, а другая находится под 

постоянной опасностью разрушения. Принадлежавшая архитектурному 

комплексу Атабеков эта величественная мечеть долгое время являлась 

наиболее посещаемым социально-политическим и идеологическим 

центром города.  

Восточная баня, построенная в середине ХVIII в. в восточном стиле 

состояла из предбанника, служебного зала, зала с бассейном, 

водохранилища), кочегарки. Общая площадь 526 м²». Баня в форме 

прямоугольника, построена из жженого кирпича. Экстерьер портала 

украшен кафелю. В баню можно войти через широкий вестибюль, зал для 

раздевания и узкий проход. Зал для раздевания восьмиугольный. На стенах 

зала находятся 6 глубоких ниш.  Зал для обмывания имеет два прохода. 

В середине зала сооружен бассейн. Потолок зала перекрыт 

сферическим куполом. Свет в баню проникал через маленькие окна на 

стенах и отверстия на куполе (баджа). Баня называлась по имени одного из 

нахичеванских ханов – Исмаил-хан хамами. 

Мавзолей Ноя. Мавзолей располагается в центре азербайджанского 

города Нахичевань. Легенда гласит, что именно на месте мавзолея ему всё-

таки удалось сесть на сушу, и здесь же он похоронен, а над могилой его 

построили гробницу, а впоследствии – целый мавзолей. Самая древняя 

часть постройки датируется 1500 годом до нашей эры, и это может быть 

Рис.1 Мечеть Джаме Рис.2 Мавзолей 

Ноя 

Рис.3 Мавзолей в 

селении Карабаглар 



Салина Асланханова  
 

126 

 

всё, что сохранилось до настоящего времени. Спуститься в этот склеп 

можно при использовании специальной каменной лестницы. Ходят слухи 

и о том, что под столпом из камня похоронены мощи Ноя, а также его 

сестра. В 2006 году правительство республики приняло решение о 

реставрации мавзолея, и в целом можно сказать, что весь город Нахичевань 

наполнен памятниками о Ное и об этой древней эпохе. 

Мавзолей в селении Карабаглар, расположенный в Кенгерлинском 

районе находится в 30 км к северо-западу от Нахичевани. Построенный в 

первой половине XIV века памятник имеет форму   цилиндра с 

двенадцатью полукруглыми гранями. Высота башни, имеющей внутри 

форму круга, составляет 30 м. На расстоянии 30 м к западу от мавзолея 

расположены два минарета, имеющие в нижней части в основании форму 

квадрата. Минареты ансамбля принадлежат XII веку. Карабагларский 

мавзолей состоит из двух частей: подземной усыпальницы и наземного 

мемориального строения, которое отражает основные черты мавзолеев 

башенного типа и представляет собой цилиндр с 12 полуцилиндрическими 

гранями. Внутри каждого квадрата такими же бирюзовыми кирпичами 

выделены куфической надписью слова «аллах» и «бисмиллах» (араб, - 

«именем Аллаха»), так что слово «Аллах» по всей поверхности здания 

повторяется более 200 раз. Мавзолейный комплекс в селении Карабаглар 

в 1998 году был внесен в предварительный список ЮНЕСКО. [7] 

Ханский дворец - историко-архитектурный памятник, 

построенный в 1780 году в восточном архитектурном стиле. До начала 

ХХ в. был местом проживания нахчыванских ханов.  Дворец построил 

Келбалы-хан Кенгерли, отец последнего нахичеванского хана Эхсан 

Хана. Здание дворца двухэтажное. В дворцовый комплекс входят 

вспомогательное здание размерами 42х8м, бассейн, колодец с водой, 

декоративные кусты, плодовые деревья.  В одно время дворец состоял из 

двух половин. Южная часть предназначалась для административных дел 

и приема высокопоставленных гостей, северная часть — для проживания 

ханской семьи. Ханский дворец с апреля 1998 г. действует как 

Нахчыванский музей ковра. В музее представлены ковры ХVIII-ХIХ вв. 

и центров ковроделия Азербайджана. Значительное место по характеру 

орнамента занимают ковры «Голлу джиджи», «Пирабедил», «Алпан», 

«Гадим афшан», «Овчулуг», «Зили», «Кохна бута» и др. В настоящее 

время музей является местом посещения многих туристов. 

Мавзолей Гюлистан - жемчужина каменного искусства 

Азербайджана. Сооруженный из красного песчаника это сооружение 

имеет целых 12 граней, покрытых богатыми и сложными, но необычайно 

тонкими геометрическими узорами. Когда-то мавзолей был увенчан 

куполом-пирамидой. До наших дней он не сохранился. Все стороны 

полностью покрыты геометрическими украшениями-надписями. Верх 



Роль архитектурных  памятников  Нахичевани в развитии  

 туристической  инфраструктуры  

 

127 

 

мавзолея богато декорирован орнаментальными плетениями. С севера в 

мавзолей ведет дверной проем. Причем спуститься можно сразу в 

нижнюю подземную часть мавзолея. Она слабо освещена маленькими 

оконцами в виде бойниц. Внутренние помещения мавзолея лишены 

какого-либо убранства. [6] 

 

С каждым годом растет количество архитектурных памятников, 

которые находятся под охраной государства. Дворцовые ансамбли, 

замковые сооружения, другие архитектурные комплексы все чаще и чаще 

используют под туристские учреждения. Для этого необходимо, чтобы эти 

сооружения отвечали всем необходимым требованиям и техническим 

нормам. В городе Нахичевань и районных центрах туристы могут 

воспользоваться услугами гостиниц. Гостиницы расположены на 

территориях, окружёнными экологически чистыми, красивыми, 

природными пейзажами, богатыми историческими культурными 

памятниками. Значительной проблемой, которая приостанавливает 

развитие данной сферы туризма, является недостаточная взаимосвязь 

реставраторов и организаций, занимающихся проектными работами. 

Также, в проектах не всегда соблюдается технология использования 

памятников и архитектурных сооружений под новые 

многофункциональные проекты. Острой проблемой, привлекающей особое 

внимание, является необходимость составления единого норматива, к 

которому будут прописан порядок и способы проектирования 

туристических сооружений. [5] 

                                           

 

 

 

Рис.4 Мавзолей Гюлистан Рис.5  Ханский дворец 



Салина Асланханова  
 

128 

 

Литература: 
 

1. https://azterra.az/tour/tur-v-nakhichevan/ 

2. https://moscow-baku.ru/news/turizm/alindzhagala_nepristupnaya_ 

krepost_v_nakhchyvane_reportazh_moskva_baku 

3. http://turizm.nakhchivan.az/ru/index.php/m-d-niyy-t 

4. https://ru.wikipedia.org 

5. https://web.snauka.ru/issues/2016/02/62940 

6. https://www.advantour.com/rus/azerbaijan/nakhichevan/gulistan-

mausoleum.htm 

7. https://ru.wikipedia.org/wiki 

 

 

     Salina  Aslankhanova  

 

The role of architectural monuments of Nakhichevan in the 

development of tourist infrastructure 

 

Key words: cultural policy, centuries-old culture, mosque, tourism, 

heritage. 

The article examines tourism as an important component of the country's 

regional cultural policy. The study revealed the concept of cultural tourism 

and architectural monuments, the study of the types and purposes of using 

architectural heritage in tourism, and consideration of state regulation of 

relations in the field of tourism. In the course of writing the article, it was 

concluded that it is necessary to pay significant attention to the preservation 

and appropriate use of historical and architectural heritage. 

 

 

Salina Aslanxanova  

 

Turist infrastrukturunun inkişafinda Naxçvan memarlik 

 abidələrinin rolu 

 

Açar sözlər: mədəniyyət siyasəti, çoxəsrlik mədəniyyət, məscid, 

turizm, irs. 

Turizm ölkəmizin regional mədəniyyət siyasətinin mühüm tərkib hissəsi 

kimi qeyd etmək olar. Məqalədə mədəniyyət turizmi və memarlıq abidələri 

anlayışı, memarlıq irsindən istifadə növləri və məqsədlərinin tədqiqi, turizm 

sahəsində münasibətlərin dövlət tənzimlənməsinin nəzərdən keçirilməsi 

açıqlanıb. Belə qənaətə gəlinib ki, tarixi-memarlıq irsinin qorunub saxlanmasına 

və məqsədəuyğun istifadəsinə ciddi diqqət yetirmək lazımdır. 

https://azterra.az/tour/tur-v-nakhichevan/
https://moscow-baku.ru/news/turizm/alindzhagala_nepristupnaya_%20krepost_v_nakhchyvane_reportazh_moskva_baku
https://moscow-baku.ru/news/turizm/alindzhagala_nepristupnaya_%20krepost_v_nakhchyvane_reportazh_moskva_baku
https://ru.wikipedia.org/
https://web.snauka.ru/issues/2016/02/62940
https://www.advantour.com/rus/azerbaijan/nakhichevan/gulistan-mausoleum.htm
https://www.advantour.com/rus/azerbaijan/nakhichevan/gulistan-mausoleum.htm


ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 129-134 

 

129 

 

              Nigar Ramazanova 

                                       AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitututunun 

“Memarlıq abidələrinin qorunması və 

 bərpası problemləri” şöbəsi, kiçik elmi işçi 

nigarramazanova955@gmail.com 

   UOT  725.262           

                

NAXÇIVAN VƏ ŞƏRQ ÖLKƏLƏRİN TARİXİ BAZARLARI 

 

Xülasə: Müəllifin hazırladığı məqalədə Naxçıvan tarixini əks etdirən, 

tarix və memarlıq abidələrinin dünya mədəni irsində xüsusi yeri, rolu və 

əhəmiyyətini tədqiq etmişdir. Eyni zamanda Naxçıvan və qonşu ölkələrin 

tarixi bazarların memarlıq üslubunun əsas xüsusiyyətlərini müqayisəli 

metodla təhlil edilməsindən bəhs edir. Dünya əhəmiyyətli memarlıq abidələri 

hesab edilən Kapalı çarşı, Təbriz bazarı, Kirmanşah və Naxçıvan bazar 

komplekslərinin oxşar memarlıq xüsusiyyətləri təkcə bədii təfəkkürün 

dərinliyi, zövq incəliyi deyil, eləcə də geniş riyazi biliyə və zəngin yaradıcılıq 

təcrübəsinə əsaslanan sənət nümunələri olduğu bildirilmişdir. 

Açar sözlər: Naxçıvan, Şərq ölkələri, tarixi bazarlar, memarlıq abidələri 

 

Yüz illik yubileyini qeyd etdiyimiz Naxçıvan Muxtar Respublikasının 

tarixi yüz illərlə qədimdir. Bu ərazi ilk insan məskənlərindən biridir. Qədim 

daş dövründən başlayaraq insanlar bu ərazidə yaşamış, zəngin mədəniyyət 

yaratmışlar. Dünyanın şəhərtipli ən qədim yaşayış məntəqələrindən biri 

sayılan Naxçıvan şəhərinin beş min il yaşı olması barədə bir çox mənbələrdə 

məlumat vardı. Belə ki, müxtəlif mənbələrdə Naksuana, Nəşavə, Naqçuan, 

Nəxçuvan şəklində işlədilən Naxçıvan şəhərinin yunan coğrafiyaşünası və 

astronomu Klavdi Ptolomeyin “Coğrafiya” əsərində eramızdan əvvələ aid 

1539-cu il tarixi bu şəhərin artıq formalaşmış, xəritəyə düşmək səviyyəsindəki 

vəziyyətini göstərir [2, s.6]. Normal şəhər səviyyəsinə formalaşana, çatana 

qədər isə dünyanın başqa şəhərləri kimi Naxçıvan da şəhərsalma baxımından 

neçə minillik yol keçmişdir.  Bu diyarda Azərbaycan xalqının tarixi və mədəni 

irsi formalaşmışdır. Bəşər sivilizasiyasının ilk beşiklərindən olan Naxçıvan 

diyarının hər addımında ilk insanların yaşadıqları mağara, qədim yaşayış 

yerlərinə, erkən şəhər mədəniyyəti qalıqlarına, möhtəşəm qala divarlarına, 

qayaüstü təsvirlərə, daş qoç heykəllərə, türbələrə -bir sözlə, nadir maddi-

mədəniyyət nümunələrinə rast gəlmək mümkündür. Təsadüfü deyil ki, ulu 

öndər Heydər Əliyev Naxçıvan haqqında fikir söyləyərkən bu məzmunda 

ifadə etmişdir: “Naxçıvan Azərbaycan xalqının tarixini əks etdirən abidələri 

özündə cəmləşdirən bir diyardır” [2]. Hər bir xalqın qədimliyini sübut edən 

onun mədəniyyətidir, mədəni irsidir. Bu qədim diyarda 1162 tarixi-



Nigar Ramazanova 

130 

 

mədəniyyət abidəsi siyahıya alınıb. Onlardan 58-i dünya əhəmiyyətli hesab 

edilir. Qazma, Əshabi-kəhf, Kilid mağaralarında daş dövrü mədəniyyətinin 

izləri aşkar olunub. Eramızdan əvvəl IV minilliyin sonu və II minilliyin 

əvvəllərində Naxçıvan ərazisində Oğlanqala, Qarabağlar, Çalxanqala, 

Govurqala kimi qala–şəhər yaşayış məntəqələri salınıb. Gəmiqaya rəsmləri 

tipli təsviri sənət abidələri Naxçıvanın qədim tayfalarının həyat tərzini, 

dünyagörüşünü əks etdirir. Əshabi-Kəhf mağarası Qurani-Kərimin Kəhf 

surəsindəki mağara olduğu ehtimal edilir. Bunlarla yanaşı əsrlər ərzində 

yüzlərlə abidələr Nuh Türbəsi, Möminə Xatun türbəsi, Yusif Küseyir oğlu 

türbəsi, Xan Sarayı, Gəmiqaya, Ağoğlan türbəsi, Aza körpüsü, Qeysəriyyə 

bazarı və s. ucaldılmışdır. Atabəylər dövründə Naxçıvanda yaşamış, Yaxın və 

Orta Şərqin dahi memarı kimi şöhrət qazanmış Əcəmi Naxçıvani “şeyx-ül-

mühəndis” rütbəsini almışdı. Memar Əcəminin 900 illik 

yubileyinin  UNESCO tərəfindən keçirilməsi olduqca mühüm hadisədir. 

Azərbaycan memarının ustalığına dünya tərəfindən yüksək qiymət verilməsi, 

irsinin öyrənilməsi və Əcəmi məktəbinin geniş tədqiq edilməsi dövrümüzdə 

olduqca önəmlidir [5]. 

Heydər Əliyev 1999-cu ildə Möminə Xatun türbəsini ziyarət etdiyi 

zaman söylədiyi fikirlər memarlıq tariximiz üçün olduqca maraqlıdı, “Bu 

abidənin qiyməti yoxdur. Möminə xatın türbəsi XII əsrdə, orta əsrlərdə 

Azərbaycanın nə qədər zəngin mədəniyyəti olduğunu, doğrudan da, böyük 

memarlıq məktəbi olduğunu göstərir. Bu abidənin memarlıq qiyməti ilə 

bərabər, bizim üçün, bəlkə, daha da böyük qiyməti Azərbaycanın qədim 

dövlət olmasını göstərməsidir. Bu təkcə memarlığın zənginliyini yox, 

dövlətçiliyin nə qədər zəngin olduğunu, nə qədər möhkəm olduğunu da 

göstərir” [2].      

Qədim və orta əsrlərdə ticarət yollardan biri olan böyük “İpək yolu” 

Azərbaycanın ərazisində Naxçıvanda daxil olmaqla şərqdən qərbə doğru 

keçirdi.  Dünya coğrafiyasında Naxçıvan kiçik bir ərazi olsa da, həddindən çox 

dünya əhəmiyyətli abidələri özündə yaşatmaqdadı. Belə abidələrdən biri 

Naxçıvanın Ordubad şəhərində inşa edilmiş tarixi əhəmiyyətli Qeysəriyyə 

bazarıdı. Tarixi abidə siyahısına daxil edilmiş Qeysəriyyə bazarı Şah Abbas 

tərəfindən həyət yoldaşı uçun şahlara məxsus zinət əşyaların satışı məqsədilə 

tikilmişdir. Bu kimi tikili dünyanın üç şəhərində rast gəlmək olar Ordubad, 

Səmərqənd və Təbriz. Keçmişdən günümüzə qədər bənzərsiz memarlığı ilə 

diqqəti çəkən Qeysəriyyə bazarı ölkə əhəmiyyətli mədəni irs siyahısında öz 

yerini tutur. 

Dövrün tələbi olan karvan ticarət yolların salınması zamanı bazar, 

karvansara və hamamların tikintisinə ehtiyac vardı. Şərq ölkələrində 

bazarların VII əsrdə salınmasına dair məlumatlar mövcuddur.  IX-X əsr 

istənilən iri yaşayış məntəqəsini xarakterizə edərkən, onun «şəhər» olaraq 

təyini üçün əsas əlamətlərdən biri kimi bazarının mövcudluğunu göstərir. Əl-



Naxçıvan və şərq ölkələrin tarixi bazarları 

 

131 

 

Qəzali əsərində Məhəmməd peyğəmbərin (s.a.s) hədisi kimi aşağıdakıları 

yazır: «Bazar – Tanrının açdığı süfrədir, hər gələn öz payını götürür» . Əl-

Məkkidə isə «Bazar – Şeytanla cihad etmək üçün bir məkandır» [4, s.138]. 

Hələ İslamın ilk onilliklərində bazarlar hər cür vergilərdən azad olunurdu. 

 

Orta əsr səyyahları Nəsir Xosrov, Yaqut Həməvi, İbn Bətutə və 

başqalarının Şərq ölkələri bazarları haqda yazdıqları qeydlərdə deyilir ki, 

bazarlar o qədər böyük və möhtəşəm olurdu ki, hamı buraya toplaşardı. 

Hökmdarın fərmanları və digər mühüm xəbərlər məhz bazar meydanında 

oxunaraq xalqa çatdırılardı. Kasıb insanlar da pul qazanmaq üçün bazara 

gəlməyə can atırdılar. 

Ticarət və memarlıq əhəmiyyətindən başqa o dövrün bazarları digər sosial 

fəaliyyət  ilə də məşhurdular. Məsələn, Azərbaycan və müasir İran tarixində baş 

vermiş bir sıra mühüm tarixi olaylar Təbriz bazarı ilə birbaşa bağlıdır. Təbriz 

bazarının bağlanması kütləvi etiraz hesab edilirdi. Təbriz bazarının dayanması 

bütün zamanlarda hakimiyyətlər üçün böyük təhlükə, üsyan təbirinin çalınması 

hesab olunurdu. XIX əsrin sonunda Nəsrəddin şahın tütün ticarətini avropa 

sahibkarlarına verilməsinə etiraz olaraq bütün ölkə ərazisində başlayan etiraz 

Şəkil 1. Qəysəriyyə bazarı son 

bərpadan sonra 

Şəkil 2. Qeysəriyyə bazarı 

Şək. 3 Qeysəriyyə binasının daxili 

görünüşü. 
 



Nigar Ramazanova 

132 

 

dalğasının önündə Təbriz bazarı idi. Əhali şaha müraciət edir, etiraz bildirmək 

üçün şəhər bazarı bağlanır. Bununla yanaşı XX əsrin əvvələrində də siyasi 

dəyişiliklər, inqilabi hərəkatlar illərində xalq etirazlarını Təbriz bazarı vasitəsilə 

bildirirdi [3]. Onu da qeyd edim ki, Təbriz Bazar Kompleksi 2008-ci ildə ölkənin 

Milli Mədəni İrs Siyahısına və həmin ilin avqust ayında YUNESKO-nun 

Ümumdünya İrs Siyahısına daxil edilmişdir. 

Şərqin böyük bazarları arasında Təbriz bazarı, Kirmanşah bazarı, 

Ərdəbil bazarı, Bağdad bazarı, Naxçıvanda Qeysəriyyə bazarı və s., qızılçı 

bazar, dəmirçi bazar, başmaqçı bazar və börkçü bazar kimi qollara 

bölünürdülər. Xüsusilə İslam dövründə vüsət almış bazar memarlıq 

kompleksləri şəhərlərin məscid yaxınlığında salınırdı və müsəlman 

tacirlərinin namaz qılması üçün nəzərdə tutulurdu. Yaxşı bazarlar və təmiz 

karvansaralar müsəlman şəhəri üçün əhəmiyyət kəsb edirdi və çox zaman 

əcnəbi tacirlərin tələbatına uyğun olub-olmamasını nəzərdə tuturdu. 

Bazardakı bu sıralamaya ayrıca xan, tim və ya maxzin (dükan) da deyilirdi. 

Bazarın zahiri görkəmi isə şəhərdən asılı olaraq fərqlənirdi. Məsələn, 

şəhərlərdə bazarlar üstüaçıq olurdu və qapalı köşklər yalnız əcnəbi tacirlər 

üçün saxlanılırdı, onlara funduq, yəni “qonaq evi” deyilirdi[1]. Müsəlman 

şərqində inşa edilmiş bazarlar memarlıq xüsusiyyətinə görə  çox zaman eyni 

quruluşda olurdu. Məsələn bazarlar üç mərtəbəli tikilərək, alt mərtəbəsi anbar, 

orta mərtəbə ticarət və iş üçün nəzərdə tutulmuş, üst qat isə tacirlərin və 

müsafirlərin istirahət və gecələmək üçün ayrılmış məkan idi. Bazar dəhlizlərin 

üç və dörd yanlı kəsişməsi kərpic günbəz tağları ilə örtülürdü. Orta əsrlərdə 

Xilafət dövründə Şərqdə bazarlar üstüörtülü tikilirdi. 

Bu sahədə də Şərq ölkələri dövrünə görə çox inkişaf etmiş sayıla bilər. 

Ümumiyyətlə, istər zahiri görkəminin, istər strukturunun təkmilləşdirilməsi 

yönündə görülən bütün tədbirlər VIII-IX əsrlərdə bazarın beynəlxalq ticarətin 

zəruri elementi olduğunu göstərir. Səlcuqlar İmperiyası dövründə Orta Asiya, 

İran, Anadolu bölgəsində eləcə də Azərbaycan memarlığınında çoxsaylı ictimai, 

dini memorial və yaşayış tikintilərində dəyişikliklər müşahidə olunmağa başlayır. 

İri şəhərlərdə yeraltı kəhrizlər, açıq arxlar, abad bağlar salınır.   

Şək.1 Təbriz bazarı Şək.2 Təbriz bazarı daxili 

görünüşü. 
 

https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=Q%C4%B1z%C4%B1l%C3%A7%C4%B1_bazar&action=edit&redlink=1
https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=Q%C4%B1z%C4%B1l%C3%A7%C4%B1_bazar&action=edit&redlink=1
https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=D%C9%99mir%C3%A7i_bazar&action=edit&redlink=1
https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=Ba%C5%9Fmaq%C3%A7%C4%B1_bazar&action=edit&redlink=1
https://az.wikipedia.org/w/index.php?title=B%C3%B6rk%C3%A7%C3%BC_bazar&action=edit&redlink=1


Naxçıvan və şərq ölkələrin tarixi bazarları 

 

133 

 

İslam dövrü inşa edilmiş bazarların memarlıq üslubunun əsas xüsusiyyəti 

sadəlikdir. Bazarı təşkil edən tikililərdə böyük və kiçik ölçülü tağlardan istifadə 

olunurdu. Müasir dövrdə bazarı əhatə edən tikililərin inşasından əvvəl bazar 

qübbələrinin sıraları nəzərə alınır, bazarın ümumi mənzərəsi isə şəhərin və ətraf 

ərazilərin mənzərəsi ilə harmoniya təşkil edir. Bu bazarların əsas memarlıq 

xüsusiyyətləri ondan ibarətdir ki, qapalı məkanda yerləşdiyindən yayda kölgəli 

və sərin olur. Bazarın bir neçə qatı olan xarici divarı daxili məkanı isti bayır 

havasından qoruyur, hündür tavan isə bazarın içərisində havanın sərbəst 

hərəkətinə imkan verir. Tağlar isə havanın saflaşmasını və bazardaxili məkanın 

işıqlı olmasını təmin edir. Bazar tavanının bəzi hissələrində yağlı boya ilə 

çəkilmiş rəsmlər əks olunur. Bədii təfəkkür məhsulu olan bazar tikililərinin 

üzərindəki naxışlar da memarlıq kompozisiyasına xüsusi gözəllik verir. Canlı 

memarlıq muzeyi hesab edilən  Kirmanşah bazarı İslam memarlığında ən uzun 

(üç min metr) bazar tikililərdən biri hesab edilir. Ümumiləşdirərək qeyd edək ki, 

Şərq ölkərinin o cümlədən Azərbaycan ərazisində mövcud bazar komplekslərinin 

oxşar memarlıq xüsusiyyətləri təkcə bədii təfəkkürün dərinliyi, zövq incəliyi 

deyil, eləcə də geniş riyazi biliyə və zəngin yaradıcılıq təcrübəsinə əsaslanan elmi 

biliklərin nəticəsidir.  

Beləliklə, müasir dövrdə bazarlar öz ibtidai görünüşünü saxlayaraq bu 

gündə  funksional fəaliyyətini yerinə yetirir. Naxçıvanda Qeysəriyyə bazarı, 

İstanbulda Kapalı çarşı, Təbriz bazarı, Kirmanşah bazarı, Səmərqənd bazarı, 

Ispaniyada Bokeriya bazarı, Tailanda Damnoen Saduak, Londonda Portobello 

bazarları bu gün səyahətçilərin və böyük kütlələrin axışdığı turistik məkanlara 

çevriliblər. Bundan əlavə, məhz burada şəhərin ruhunu, onun kaloritini hiss 

etmək, insanlarla söhbətləşmək və ən nəhayət əyləncəli vaxt keçirmək 

mümkündür. İstanbul Kapalı çarşı bazarı dünyada ən çox adam toplaşan 

yerlərdən biri hesab edilir. Statistik göstəricilərə görə məlumatlarda bildirilmişdi 

ki, 2013-cü ildə burada doxsan bir milyon ziyarətçi olub. 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Gözəlova Y.H. Orta əsrlərdə Avrasiyanın ticarət əlaqələri. Bakı, 2012 – 

295 s 

2. Həbibbəyli İ.Ə. Naxçıvan abidələri haqqında kitab abidə. Azərbaycan 

qəzeti,  29 noyabr. – s. 6 

3. Məmmədova İ. Təbriz şəhərinin maddi mədəniyyəti.Bakı, Çaşıoğlu, 2016. 

4. Rəhimov Y. Naxçıvan XIX əsr  Rus  mənbələrində. Bakı, Elm və Təhsil, 

2014. 

5. Şahməmmədli G. Azərbaycan memarlığının parlayan günəşi Əcəmi 

Naxçıvani. Şərq qapısı qəzeti. 13 mart 2024-cü il. 

 



Nigar Ramazanova 

134 

 

Nigar Ramazanova 

 

Historical markets of Eastern countries and Nakhchivan  

 

Key words: Nakhchivan, Eastern countries, historical markets, 

architectural monuments. 

In this article, the author showed the special place, role and significance 

of the historical and architectural monuments of Nakhchivan in the world 

cultural heritage. Also, using the method of comparative analysis, the main 

features of the architectural style of the historical bazaars of Nakhchivan and 

neighboring eastern countries were given. It is reported The Tabriz Bazaar, 

the bazaar complexes of Kermanshah and Nakhchivan, are considered 

architectural monuments of world significance and represent not only the 

depth of artistic thinking, but also subtlety of taste, examples of art based on 

extensive mathematical knowledge and rich creative experience. 

 

 

 

 

 

Нигяр Рамазанова 

 

Исторические рынки восточных стран и Нахчивана   

 

Ключевые слова: Нахчыван, страны Востока, исторические 

рынки, памятники архитектуры. 

В статье отмечается особая роль и значение историко-

архитектурных памятников Нахчывана в мировом культурном наследии. 

В то же время проводится  анализ основных особенностей 

архитектурного стиля исторических базаров Нахчывана и соседних 

стран с использованием сравнительного метода. Сходные 

архитектурные особенности Гапалы базара в Стамбуле, Тебризский 

базар, базарные комплексы Керманшаха и Нахчывана, считаются 

памятниками архитектуры мирового значения и представляют собой не 

только глубину художественного мышления, но и тонкость вкуса, 

примеры искусство, основанное на обширных математических знаниях 

и богатом творческом опыте. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 135-139 

 

135 

 

Aysel Həsənli  

AMEA-nın Memarlıq və İncəsənət institutu 

böyük laborant               

Abdullayevaaysel58@gmail.com 

 

UOT  725.95         

NAXÇIVANIN MÜLKİ TİKİLİLƏRİ 

 (Körpülər) 

 

      Xülasə: Körpülər mülki memarlıq tikililəri kimi dövrün tələblərinə 

uyğun inkişaf edərək  bəşəriyyətin texnika və elmdə tərəqqisinin müşahidə 

olunduğu memarlıq tikililərinə çevrilmişdir. Azərbaycan memarlıq irsini 

zənginləşdirən körpülərin müasir dövrümüzdək qalmış nümunələri  onların 

mühəndis qurğularının inşaat texnikası, memarlıq siması, konstruktiv həlləri 

haqqında müəyyən təsəvvür yaratmağa imkan verir. Məlumdur ki, Naxçıvan 

bölgəsi Böyük İpək yolunun və onun qollarının keçdiyi əsas ərazilərdən biri 

olmuşdur. İpək yolu üzərində yerləşən ölkələrin bir-biriləri ilə 

əlaqələndirilməsində Naxçıvanın ərazisindəki körpülərin çox böyük 

əhəmiyyəti olmuşdur. 

      Açar sözlər: mülki memarlıq, abidə, Naxçıvan, körpü, konstruktiv, 

tağbənd, arxivolt 

 

Qədim zamanlardan insanlar  bir sahildən digərinə keçmək üçün ağac 

gövdələrindən və ya üzüm tənəklərindən istifadə edərək keçməyə çalışıblar. 

Körpülər mülki memarlıq tikililəri kimi dövrün tələblərinə uyğun inkişaf 

edərək  bəşəriyyətin texnika və elmdə tərəqqisinin müşahidə olunduğu 

memarlıq tikililərinə çevrilmişdir. Körpü sözü simvolik olaraq bir çox 

mahiyyət daşıyır. İstər məcazi, istərsə də memarlıq nökteyi nəzərən körpü  

ünsiyyət, əlaqə nöktəsi, birləşmə kimi qəbul edilə bilər. İslamdan əvvəlki 

dövrdə “cənnət körpüləri” şaman nağaralarında göy qurşağı kimi təsvir 

olunub. Müsəlman aləmində körpü simvolu  cəhənnəmin üzərindən cənnətə 

girmək üçün keçilməli olan Sirat körpüsüdür.  

Tarixi mənbələrdə ilk körpülərin Çində salındığı yazılsa da, onlara dair 

heç bir tapıntı yoxdur. Körpülər yalnız Roma imperiyası dövründə uğurlu 

alınıb. Azərbaycan memarlıq irsini zənginləşdirən körpülərin bir çoxunun 

izləri tamamilə itirilmiş olsa da müasir dövrümüzədək qalanlar  mühəndis 

qurğularının inşaat texnikası, memarlıq siması, konstruktiv həlləri haqqında 

müəyyən təsəvvür yaratmağa imkan verir. Körpülərin təşəkkül tarixi 

Azərbaycan memarlığının ümumi inkişafı ilə bağlı olmuşdur.  

Məlumdur ki, Naxçıvan bölgəsi Böyük İpək yolunun və onun qollarının 

keçdiyi əsas ərazilərdən biri olmuşdur. Orta əsrlər zamanı bu yol əsasən 



Aysel Həsənli 

136 

 

Ordubad ərazisindən başlayaraq Araz boyu qərbə doğru uzanaraq Sədərəyə 

qədər getmiş, oradan Osmanlı imperiyası ərazisinə daxil olmuşdur. Bu yolla 

hərəkət edən ticarət karvanları, həm də onunla əks tərəfə - Şərqə doğru hərəkət 

etmişlər. Azərbaycan ərazisindən keçərək qitələr arası ticarət maşrutlarında 

karvanların rahat gediş gəlişini təmin etmək üçün bu çaylar üzərində 

möhtəşəm körpülər salınırdı [1]. Azərbaycan ərazisində körpülərin salınması 

zərurətindən bəhs edən AMEA- nın müxbir üzvüC Qiyasi qeyd edir ki, 

mürəkkəb relyefli yer quruluşu, ərazisində çayların sıx şəbəkəsi ölkənin 

zəngin körpüsalma gələnəklərinə səbəb olmuşdur.  

Azərbaycanın istər güney, istərsə də quzey bölgələrində qalan bir sıra 

körpülər nadir memarlıq-mühəndis əsərləri sayılır. [2] 

Aza kəndində körpü.  (Naxçıvan MR, Ordubad rayonu) Səfəvi hökmdarı I 

Şah Abbasın zamanında Böyük İpək yolunun üzərində Gilançay üstündə inşa 

olunmuş körpünü tikinti texnikasına, memarlıq-konstruktiv quruluşuna görə 

XVI-XVII yüzilliklərə aid etmək olar. (şək.1) Ərazinin relyefinə görə 

müxtəlif ölçülü aşırımlar körpüdə iri plastikalı çox böyük monumental 

memarlıq bədii obraz yaradır. Azadkənd ilə Dərbəndkəndi birləşdirən və 

qırmızımtıl rəngli yonulmuş yerli dağ daşından tikilmişdir. Zəmanəmizədək 

tamamilə salamat vəziyyətdə gəlib çatan beş aşırımlı körpünün 3,5 metr, 

uzunluğu 46 metrdir.  Körpünün tağbəndləri biri digərinin üzərində qərar tutan 

iki konsentrik tağ şəklində arxivoltları çərçivəyə alırlar. Dayaqlar və 

arxivoltlar müxtəlif çalarlı daşlardan hörülmüşdür. Körpüyə kərpiclə üzlük 

vurulmuş tağbəndin üst hissəsi obraza konstruktiv inandırıcılıq və baxımlılıq 

verir. Parapet bütün kompozisiyanı birləşdirən qurşaq şəklində konsola 

çıxarılmışdır.Sahilə doğru tədricən böyüyən daha hündür relyefli beş aşırımlı 

körpü 8-10 faizli maillikdə yerləşir ki, bu da birtərəfli maillikdə qeyri-

simmetrik körpülərdə müşahidə olunur. Baş verən təbii fəlakətlər və bəzi 

tarixi hadisələr nəticəsində dəfələrlə dağılmış, sonralar təmir edilmiş körpü 

son dəfə 1997-ci ildə əsaslı surətdə bərpa olunmuşdur.  

   

Şəkil 1. Aza körpüsü Şəkil 2. Qazancı körpüsü 

(Qozbel körpü) 



Naxçıvanın mülki tikililəri (körpülər) 

 

137 

 

Qazançı Körpüsü – orta əsrə aid olub Culfa rayonunun Qazançı 

kəndinin Əlincəçayın üzərində inşa edilmiş  tarixi memarlıq abidəsidir (şək. 

2). Körpünün dayaqları çayın sahillərində təbii özüllər-iri qayalar üzərində 

oturdulmuşdur. Qaya özüllər həm də körpünü olduğu yerə, təbii landşafta 

birbaşa bağlayırdı. Bu zaman körpünün orta üfüqi hissəsi bir qayda olaraq 

pandus şəklində sahilə doğru istiqamətlənmişdir. Bu texnika az aşırımlı 

körpülərə“qozbel” biçim verirdi. Belə biçim təbiətə bağlılıq, tikinti 

materiallarına qənaət baxımından əlverişli olmaqla aramsız sellərə qarşı da 

daha dayanıqlı olurdu. Qazançı körpüsü də bu tələblərə uyğun inşa edilmişdir. 

Şərq memarlıq üslubunda inşa edilən və Azərbaycan ərazisində 

zəmanəmizədək müəyyən qədər salamat vəziyyətdə gəlib çatan biraşırımlı 

körpü Ordubad ərazisində əsas yola birləşən karvan yollarıni birləşdirərək 

Böyük İpək yoluna xidmət edirdi. Dayaqları arasındakı ümumi məsafə 

10,85 metr, körpü yatağının eni 3,55-3,95 metr, ən hündür yeri, parapet və enli 

profilli arxivolt, hündür yüksəltmə ilə 8,80 metr olan körpü az yonulmuş 

çapma daşlardan inşa olunmuş, tağların haşiyəsi və arxivoltu (körpünün tağını 

çərçivəyə alan çıxıntılı haşiyə) təmiz yonulmuş (çevrəsi təmiz yonma 

əhəngdaşından) hörülmüşdür qumdaşı ilə işlənmişdir. Buna görə də tağın 

kənarı körpü divarının yonulmamış səthindən fərqlənərək onun 

konstruksiyasını nəzərə çarpdırır. [3] 

Ziya-ül mülk körpüsü Araz çayı üzərində yerləşən, dağın ətəyində inşa 

olunmuş Ziya ül- mülk körpüsü, salındığı zamandan keçən müddət ərzində 

körpü təbii və s. qüvvələr təsirindən ciddi aşınmalara məruz qalmış, dağıntıya 

uğramışdır. Hazırda körpünün dövrümüzə yanlız Cənubi Azərbaycan (indiki 

İran) tərəfdən darvaza yeri və bir neçə aşırım dayaqlarının qalıqları olan  iki 

yüksək və geniş tağı qalmışdır. (şək.-3). Onlardan birinin eni 60 arşın (gəz), 

digərinin eni isə 55 arşındır. Xeyli hündür olan körpünün hər iki tərəfində 

daşdan darvaza var idi. Tağlardan birinin altından karvansara kimi istifadə 

edilmişdir. Körpünün salınma texnikası ilə mahir mühəndisləri də heyran 

qoyurdu. Hazırda Ziyaül-Mülk Körpüsünün yalnız 5 dayağı qalmışdır.Bunlar 

üzlüyü tökülmüş çay daşı hörgüsü qalıqlarıdır. Salamat qalmış sahil dayağının 

suya baxan səthində 4 sıra dairəvi boşluqları olan körpü tağının dabanı 

görünür. Güman ki, onlar hörgünün içinə qoyulmuş ağac bağlayıcıların 

yuvalarıdır. Belə oyuqlar digər dayaqların qalıqlarında da vardır. Körpü 

dayağının çaya baxan tərəfındə nazik və hündür arakəsmələrlə 3 

hissəyə bölünmüş geniş qapı yeri qalmışdır. Sahil dayağının dağa uzanan 

divar qalıqları orta əsr tarixçisi Şərafəddin Əli Yəzdinin təsvir etdiyi 

karvansaranın xarabalıqlarıdır [3].  

Xalq arasında “İsgəndər körpüsü” adı ilə də tanınan körpünün tikintisi 

üçün əsas inşaat materialı kimi əhəng məhlulundan və qırmızımtıl tufdaşından 

(qumdaşından) istifadə edilmişdir. 



Aysel Həsənli 

138 

 

Dədəli körpüsü orta əsrlərə aid bir aşırımlı körpü olub olub 

Şərur rayonu ərazisində yerləşmişdir (şəkil-4). Tikilmə üslubuna görə deyə 

bilərik ki, körpü XIII əsrdə tikildiyi ehtimal edilir. Körpünün ümumi uzunluğu 

30 metr, eni 4 metr, mərkəzdə suyun səthindən hündürlüyü 12 metrdir. 

Körpünün sol tərəfinin özülü sahildəki böyük sal qaya daşı üzərində oturmuş, 

yonulmuş daşdan inşa olunmuş körpünün sağ tərəfinin özülü isə 2 metr 

dərinlikdə qoyulmuşdur. Aşırımın sivritağ formasında həll olunması, 

körpünün konstruktiv möhkəmliyini artırmaqla yanaşı ona gözəllik vermişdir.  

Culfa rayonunda  Xoşkeşin körpüsü, Ləkətağ körpüsü, Xanəgah 

körpüsü,Şurut körpüsü,Sınıq körpü,Ordubad rayonunda Ələhi körpüsü, 

Bits1,2 körpüləri,Biləv körpüsü, Gilançay körpüsü, Hacı Nağı körpüsü, Əylis 

(1,2,3,4) körpüləri və s. də var. 

 

    

 

  

                                                Ədəbiyyat: 

 

1. Böyük ipək yolu və Naxçıvan İsayev E., 2012, s. 119. 

2. Qiyasi C.. Nizami dövrü memarlığı. 1991, s. 134. 

3. Naxçıvan abidələri ensiklopediyası, 2008, s. 262, 489 

4. Naxçivanin Turkislam Mədəniyyəti Abidələri Naxçıvan – 2017 

Hacifəxrəddin səfərli. Azərbaycan Milli Elmlər Akademiyasi 

Naxçıvan bölməsi.  

5. 5.Naxçıvanın Mülki Tikililərinin Memarlığı.Gülnarə Qəmbərova, 

Alaettin Güneri. Bakı-2018  

 

  

 

 

 

Şəkil 4. Dədəli 

körpüsü. 

Şəkil 3. Ziya ül-mülk 

körpüsü. 

 



Naxçıvanın mülki tikililəri (körpülər) 

 

139 

 

Aysel Qasanlı 

Сivil buildings of nakhchivan 

(bridges) 

 

Keywords: civil architecture, monument, Nakhichevan, bridge, 

constructive, vault, archivolt. 

Bridges, as civil architectural structures, have evolved according to the 

requirements of the time and have become architectural structures in which 

one can observe the progress of mankind in technology and science. The types 

of bridges that have survived to this day, enriching the architectural heritage 

of Azerbaijan, allow us to get a certain idea of the construction technique, 

architectural appearance, and design solutions of their engineering structures. 

It is known that the Nakhichevan region was one of the main regions through 

which the Great Silk Road and its branches passed. Bridges on the territory of 

Nakhichevan played a big role in connecting countries located on the Silk 

Road. 

 

 

Айсель Гасанлы 

 

Гражданские сооружения Нахчивана 

(мосты) 

 

Ключевые слова: гражданская архитектура, памятник, 

Нахичевань, мост, конструктив, свод, архивольт. 

Мосты, как гражданские архитектурные сооружения, развивались 

согласно требованиям времени и превратились в архитектурные 

сооружения, в которых можно наблюдать прогресс человечества в 

технике и науке. Сохранившиеся до наших дней виды мостов, 

обогащающих архитектурное наследие Азербайджана, позволяют 

составить определенное представление о технике строительства, 

архитектурном облике, конструктивных решениях их инженерных 

сооружений. Известно, что Нахичеванский регион был одним из 

основных регионов, через которые проходил Великий Шелковый путь и 

его ответвления. Мосты на территории Нахичевани играли большую 

роль в соединении между собой стран, расположенных на Шелковом 

пути. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 140-144 

 

140 

 

Aysel Talibova 

ANAS Institute of Architecture and Art 

Department "History and Theory of Architecture" 

 

UDC 726.77 

 

ARCHITECTURAL HERITAGE OF NAKHCHIVAN: 

 CULT BUILDINGS 

 

Abstract: Today in Nakhchivan there are more than one and a half 

thousand historical and cultural monuments, of which about sixty have the 

status of world significance. The first dated monuments of the Nakhchivan 

School date back to the 12th century. Among them are tower-shaped 

mausoleums and tombs, as well as memorial structures erected to glorify the 

wealth and power of feudal rulers. The origin of the architectural type of 

Caucasian tower mausoleums dates back to ancient times, but it has not yet 

been sufficiently studied. Nevertheless, the works of many architects of 

Azerbaijan, such as M. Useynov, L. Bretanitsky, A. Salamzade, present 

information from no less authentic sources. 

Keywords: Nakhchivan, mausoleum, architectural monuments, tomb, 

architectural complex, minarets . 

 

Nakhchivan is considered one of the places of the oldest human 

settlement on Earth. Written sources, archaeological finds, famous rock 

paintings on Mount Gamigaya and other monuments on the territory of 

Nakhchivan indicate that it is more than 4 thousand years old.  

Nakhchivan is located on the banks of the Nakhchivanchay River at an 

altitude of 1000 meters above sea level. Here were routes to distant countries, 

from India and China to Byzantium and Rome. The advantageous strategic 

position and wealth of  Nakhchivan were the reason for frequent raids by 

neighboring states in the Middle Ages. As a result of these wars, the city was 

destroyed and rebuilt many times. Nakhchivan is also known as one of the 

centers of crafts, trade, science and culture of the East. Skilled jewelers, 

potters, and architects worked here. This rich and beautiful city was famous 

for its architectural monuments. These are the famous palace complex of the 

Eldenizids, the mausoleums of Yusif ibn Kuseyir and Momine-Khatun, the 

Juma Mosque, built in Nakhchivan in the 12th century by the architect Ajemi, 

the Imamzadeh architectural complex, the Zaviye Mosque, the “Khan’s 

House”, etc. Many of them have survived to this day.  



Architectural heritage of Nakhchivan:  cult buildings 

 

141 

 

Mausoleum in the village of Karabaglar (Azerbaijani: Qarabağlar 

türbəsi) is a mausoleum located in the village of Karabaglar, Kengerli region 

of Azerbaijan, 30 km northwest of Nakhchivan  (fig. 1). 

Built in the first half of the 14th 

century, partially destroyed. It has the 

shape of a cylinder with twelve 

semicircular faces. The height of the tower, 

placed inside the circle shape, is 30 m. At a 

distance of 30 m to the west of the 

Mausoleum there are two minarets located 

at the bottom of the base in the shape of a 

square. The minarets of the ensemble are 

exclusive from the 12th century [2].  The 

mausoleum complex in the village of 

Karabaglar was included in the UNESCO 

tentative list on September 30, 1998.  

The buildings the mausoleum of 

Yusuf Kuseyir, the mausoleum of Momine 

Khatun, the tomb of Bard, etc. are 

characterized by an abundance of details, 

elegance of details, and ornaments 

belonging to the Nakhchivan Maragha 

school of architecture. 

Mausoleum of Yusuf son Kuseyir or 

Atabab mausoleum is a medieval mausoleum built in 1161-1162 in the city of 

Nakhichevan. The architect of the tomb is Adjemi Abubekr oglu Nakhchivan 

[4]. 

It is considered one of the oldest monuments in Nakhchivan, associated 

with Noah and his Ark. The construction of the mausoleum dates back to 

1161-1162, as indicated by the inscription above the entrance. The tomb was 

created by the architect Adjemi ibn Abubekr Nakhchivan, the author of many 

other famous historical monuments and tombs of Nakhchivan. The outside 

walls are decorated with geometric patterns. Seven sides of the building are 

the same, but the eighth, where the entrance is, differs from them in 

appearance. It has a wooden door, above which there is an arch and a 1Kufic 

inscription with a quotation from the Koran and the period of construction. 

The mausoleum is relatively small in size and made of fired bricks of different 

shades (fig. 2). Externally, the building is topped with a pyramid-shaped tent, 

                                                      
1 Kufi script is one of the oldest types of Arabic script, created at the end of the 8th 

century after the foundation of two Iraqi cities - Basra and El-Kufa. Kufic writing 

played a major role in further development of all Arabic calligraphy 

Fig.1. Mausoleum of 

Karabaglar. XIVth.century. 

(After restoration) 
 



Aysel Talibova 

142 

 

which is often found in this type of building. At the top there is an inscription 

from the Koran. 

Noah's Tomb is also in the Azerbaijani language. The Tomb of the 

Prophet Nuh (Azerbaijani: Nuh peyğəmbərin türbəsi) is a mauso-turbe in the 

southern part of the city of Nakhchivan (Azerbaijan) on the According to the 

description, the tomb was a chapel, territory of Kokhnya-Gala (Old Fortress).  
1 “Caucasian Calendar” for 1852, listing the Christian and Muslim 

monuments of Nakhichevan, classifies Noah’s tomb as Christian [3]. Which 

is the remnant of a former church. In former times, this clock was the lower 

floor of the church that existed here. 

You could enter the clock by going down the steps. The interior of the temple 

was almost circular and had arches that supported a stone pillar approaching 

the center.  

Another magnificent monument of Nakhchivan is the best work of the 

Architect Adjemi - the Mausoleum of Momine Khatun (fig. 3). This 

mausoleum is also called the Nakhchivan Taj Mahal. The mausoleum is 

considered one of the most exquisite and tall monuments not only in 

Azerbaijan, but throughout the world. It was erected in 1186 over the grave of 

Momine Khatun, the wife of the founder of the state, Atabek Shamsaddin 

Eldeniz. The people called the mausoleum “The Dome of the Atabeks.” 

“Gulustan” mausoleum is an architectural monument dating back to the 

Middle Ages, located near the villages (fig. 4). Gulustan, Julfa district. Built 

                                                      
1 “Caucasian calendar” (Russian doref. “Caucasian calendar”) is an annual 

publication in the Russian Empire, published in Tiflis from 1845 to 1916. 

Fig.2. Tomb of Yusif ibn 

Quseir (1161-1162), Ajemi 

ibn Abubekr Nakhchivani 
 

Fig. 3. Mausoleum of Momine  

Khatun (1186 by architect Ajemi 

ibn Abubekr Nakhchivani) 
 

 



Architectural heritage of Nakhchivan:  cult buildings 

 

143 

 

at the beginning of the 13th century. influenced by the Momina-Khatun 

mausoleum, it belongs to the group of “tower-type” mausoleums. This twelve-

sided monument is built of red brick, resting on a plinth of the original design, 

the corners in the shape of a cut cube of ashlar. 

The crypt of the mausoleum is located in an above-ground basement, 

which looks like a truncated pyramid, turning into a twelve-sided chamber at 

the top. 

The upper part of the mausoleum 

is completely destroyed. The surface of 

the mausoleum is decorated with subtle 

geometric patterns and framed with 

decorative frames. If you look closely, 

you will notice that the edges consist of 

three types of geometric patterns. The 

upper part of the base and the lower part 

of the gunbez (dome) are surrounded 

by a recessed stalactite-shaped belt. 

The transition of a circle into a square 

base, a cubic surface into a cone-

shaped base is a clear example of the 

technical implementation of 

proportionate systems. 

All these features of the artistic 

appearance correspond to the tower 

mausoleums of both the 12th and 14th 

centuries, confirming the continuity of the development of local architectural 

and construction traditions, which turned out to be vital despite the long-term 

transition to construction [4]. 

Large-scale work on the restoration and reconstruction of historical and 

architectural monuments of the region began after Azerbaijan gained 

independence, largely thanks to national leader Heydar Aliyev. 

 

 

 

 

Reference: 

 

1.  Большая советская энциклопедия : [в 30 т.] / гл. ред. А. М. 

Прохоров. — 3-е изд. — М. : Советская энциклопедия, Юсуфа сына 

Кусейира мавзолей //  1969-1978. 

2. Бретаницкий, Веймарн, 1976, с. 138: «Архитектурный ансамбль в 

селении Карабаглар. XII—XIV вв. Общий вид». 

Fig. 4.“Gulustan” mausoleum 

XIIth. century 
 

https://ru.wikipedia-on-ipfs.org/wiki/%D0%91%D0%BE%D0%BB%D1%8C%D1%88%D0%B0%D1%8F_%D1%81%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D1%82%D1%81%D0%BA%D0%B0%D1%8F_%D1%8D%D0%BD%D1%86%D0%B8%D0%BA%D0%BB%D0%BE%D0%BF%D0%B5%D0%B4%D0%B8%D1%8F#%D0%A2%D1%80%D0%B5%D1%82%D1%8C%D0%B5_%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B5
https://ru.wikipedia-on-ipfs.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%BE%D1%85%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%2C_%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80_%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://ru.wikipedia-on-ipfs.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%BE%D1%85%D0%BE%D1%80%D0%BE%D0%B2%2C_%D0%90%D0%BB%D0%B5%D0%BA%D1%81%D0%B0%D0%BD%D0%B4%D1%80_%D0%9C%D0%B8%D1%85%D0%B0%D0%B9%D0%BB%D0%BE%D0%B2%D0%B8%D1%87
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9C%D0%B0%D0%B2%D0%B7%D0%BE%D0%BB%D0%B5%D0%B9_%D0%B2_%D1%81%D0%B5%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B8_%D0%9A%D0%B0%D1%80%D0%B0%D0%B1%D0%B0%D0%B3%D0%BB%D0%B0%D1%80#CITEREF%D0%91%D1%80%D0%B5%D1%82%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%BA%D0%B8%D0%B9,_%D0%92%D0%B5%D0%B9%D0%BC%D0%B0%D1%80%D0%BD1976


Aysel Talibova 

144 

 

3. Кавказский календарь: на 1852 год Архивная копия от 30 июня 2020 

на Wayback Machine стр. 34      

4.  Усейнов М., Бретаницкий Л., Саламзаде А., История архитектуры 

Азербайджана Москва-1963, с.128 

 

 

Aysel Тalıbova  

 

Naxçıvanın memarlıq irsi: dini tikililər 

 

Açar sözlər: Naxçıvan, məqbərə, memarlıq abidələri, türbə, memarlıq 

kompleksi, minarələr. 

Bu gün Naxçıvanda min beş yüzdən çox tarix və mədəniyyət abidəsi var 

ki, onlardan altmışa yaxını dünya əhəmiyyətli statusa malikdir. Naxçıvan 

məktəbinin иtarixi bəlli olan ilk abidələri XII əsrə aiddir. Bunlara qülləvari 

məqbərələr və türbələr, habelə hökmdarlarının şərəfinə ucaldılmış memorial 

tikililər daxildir. Naxçıvanın qülləvari məqbərələrinin mənşəyi qədim 

dövrlərə gedib çıxır və hələ də kifayət qədər öyrənilməmişdir. Bununla belə, 

M.Hüseynov, L.Bretanitski, Ə. V. Salamzadə kimi bir çox Azərbaycan 

memarlarının əsərlərində etibarlı mənbələrdən  alınmış dəyərli məlumatlar 

vardır. 

 

 

 

Айсель Талыбова 

 

Архитектурное наследие Нахчывана: культовые сооружения 

 

Ключевые слова: Нахчыван, мавзолей, памятники архитектуры, 

гробница, архитектурный комплекс, минареты. 

Сегодня в Нахчыване насчитывается более полутора тысяч 

памятников истории и культуры, из которых около шестидесяти имеют 

статус мирового значения. Первые датированные памятники 

Нахчыванской школы относятся к 12 веку. К ним относятся башенные 

мавзолеи и гробницы, а также мемориальные сооружения, возведенные 

в честь правителей. Происхождение башенных мавзолеев Нахчывана 

восходит к глубокой древности и еще недостаточно изучено. Однако 

работы многих азербайджанских архитекторов, таких как М.Усейнов, 

Л.Бретаницкий, А.В. Саламзаде, содержат ценную информацию из 

достоверных источников. 

https://books.google.ru/books?id=NRvwnLYRgpkC&pg=RA2-PA548&dq=%D0%9D%D0%BE%D0%B5%D0%B2%D0%B0+%D0%93%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%B0&hl=ru&sa=X&ved=0ahUKEwj1zc2G77_ZAhWNh6YKHaqxDr4Q6AEIKDAA#v=onepage&q=%D0%9D%D0%BE%D0%B5%D0%B2%D0%B0%20%D0%93%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%B0&f=false
https://web.archive.org/web/20200630093047/https:/books.google.ru/books?id=NRvwnLYRgpkC&pg=RA2-PA548&dq=%D0%9D%D0%BE%D0%B5%D0%B2%D0%B0+%D0%93%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%B0&hl=ru&sa=X&ved=0ahUKEwj1zc2G77_ZAhWNh6YKHaqxDr4Q6AEIKDAA#v=onepage&q=%D0%9D%D0%BE%D0%B5%D0%B2%D0%B0%20%D0%93%D1%80%D0%BE%D0%B1%D0%BD%D0%B8%D1%86%D0%B0&f=false
https://ru.wikipedia.org/wiki/Wayback_Machine


ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 145-148 

 

145 

 

Наиля Исмаилова  

НАНА Институт Архитектуры и Искусства  

научный сотрудник 

Е-mail: naileqabil@mail.ru 

 

УДК 728.03 

 

АРХИТЕКТУРА ИМАРЕТОВ В ОРДУБАДЕ 

 

Аннотация: В данной статье речь идет об архитектуре жилых 

домов (имаретов) средневекового азербайджанского города Ордубада 

(Нахчыван). Он расположен у подножья Гапыджик горы Малого 

Кавказа. Рельеф района, в основном, горный, малая часть - предгорный, 

а 5-6 % - низменный. Населенные пункты, в основном, размещены в 

предгорной зоне. Территория считается одним из древнейших мест 

обитания людей, местом формирования цивилизации. Название 

Ордубада встречаются в письменных источниках V века.  

Ключевые слова: Ордубад, двор, дом, имарет, архитектура   

 

В середине XIX века Ордубад был значительным и хорошо 

обустроенным городом, в нем было свыше 800 частных домов, 63 мечети, 

335 садов. Своеобразная планировка города с хорошо сохранившимися 

узкими улочками, окаймлёнными высокими глинобитными стенами, с 

уютными небольшими  площадями, интересная жилая застройка, мечеть, 

каравансараи, медресе на фоне обильной зелени садов придают его облику 

неповторимость и красоту [3,стр.40]. 

 Дома обычно располагались на прямоугольных участках, занимая 

около 400-500м² площади. Дом, как правило, примыкал к улице. В 

высоких глинобитных стенах, ограждающих участок со стороны двора, 

устраивались стрельчатые ниши [1,стр.196]. В центре двора располагали 

небольшой бассейн с фонтаном,  встречались также небольшие 

бассейны, на 3-4 м углублённые в землю, союгхана, устраиваемые  у 

родника, фруктовые деревья, виноградники, которые в условиях 

жаркого климата создавали значительный уют и прохладу. К некоторым 

усадьбам здесь примыкает зелёный сектор – сады и огороды, куда ведёт 

вход со двора, последний, как правило, аккуратно вымощен 

обожжённым кирпичом. Всё это создавало своеобразный микроклимат 

и вместе с тем комфорт для проживания. 

Простейшим видом жилого дома, получившим значительное 

распространение в самом городе и в некоторых близких к городу 

селениях, был однокомнатный домик с кухней и верандой. Встречаются 

mailto:naileqabil@mail.ru


Наиля Исмаилова 

146 

 

также двухкомнатные. Как в первом, так и во втором вариантах легко 

усмотреть сходство планировки с антовым домом нагорных районов, с 

характерной  группировкой помещений по сторонам эйвана [2,стр.330]. 

Комната и кухня сообщались с прихожей с входной дверью.  В 

двухкомнатном доме одна из комнат являлась общей, где семья 

проводила больше времени, а другая была гостевой. Интерьеру гостевой 

уделялось особое внимание и использовалась только по необходимости.  

В Ордубаде наряду с такими домами строились и дома-особняки 

городского типа из 7-8 комнат – имареты [2,стр.330]. Имареты 

отличаются сложной планировкой и характерным расположением 

помещений. Организующим звеном плана имаретов обычно является 

«вестибюль» - восьмиугольной или шестиугольной формы. Из 

вестибюля входы ведут в основные составные части жилого дома. 

Количество внутренних входов в вестибюль иногда достигает пяти; один 

из них связывал вестибюль со двором, обеспечивая связь хозяйственных 

помещений с улицей. Доступ же в жилые помещения осуществляется как 

непосредственно из вестибюля, так и через двор [2,стр.330]. Перекрытия 

вестибюлей, как правило, были сводчатые, стрельчатые или 

сферические. Ордубадские дома встречаются как с однорядной, так и 

двурядной планировкой. Причём, помещения располагались не только 

продольно, но и поперечно [1,стр199].  

Основным элементом композиции фасада был подчёркнутый 

входной портал. Нередко композиция фасада дома состояла из  

сочетания двух основных элементов - портала и шебеке. Решение 

порталов в большинстве случаев зависело от материальных 

возможностей владельца дома. Более распространёнными были порталы 

с полукуполом, заполненным сталактитами и облицованным фигурной 

кладкой из обожжённого кирпича. Часто в решении фасада имарета 

прослеживалось использование системы пилястров, которые 

органически вытекали из применённой конструкции. 

Для уличных фасадов характерны почти глухие стены с 

небольшими проемами. Объединяя в один объём портал,  верхнюю 

комнату - балахана, народные зодчие  сумели создать значительный 

архитектурный акцент, строя его на контрасте глухой стены с 

обработанной портальной частью [2, стр. 331]. Характерным элементом 

двухэтажных домов Ордубада были также балконы, сооружаемые в 

основном по уличному фасаду дома.  

Основным стенным материалом в ордубадских жилых домах был 

сырцовый кирпич. Отдельные конструктивные формы и элементы, 

такие, как своды, арки, ниши, возводились из обожжённого кирпича. 

Перекрытия крыши во всех помещениях в основном были плоские, за 



Архитектура имаретов в Ордубаде 

 

147 

 

исключением перекрытого сводом вестибюля. Для фундамента дома 

использовался булыжный камень. 

На первом этаже двухэтажных домов полугородского типа 

располагаются часть жилых комнат и основные хозяйственные 

помещения. Это планировочное своеобразие ордубадских домов, в 

условиях затесненной застройки и следствие небольших размеров и 

случайных конфигураций участков привело к разному варианту 

решений. В одних случаях компактные по планировке дома с весьма 

узким уличным  фасадом, в других домах – расположение помещений по 

двум сторонам участка, или же по всему периметру небольшого 

внутреннего дворика [2, стр. 330].  

Говоря об имаретах Ордубада, нельзя не сказать о традиционном 

приёме решения интерьера жилых комнат, в частности гостиной, 

которая строилась по чётко выраженным осям симметрии. Ось гостиной, 

как правило, замыкалась камином (бухары) из жженного кирпича или 

оконным проёмом (шебеке). Размещение традиционных элементов 

(тахча, джумахадан), оконных и дверных проёмов также подчинялось 

принципам симметрии. Бухары и шебеке отличались богатством и 

оригинальностью оформления [1,стр.198]. 

В настоящее время Ордубад считается музеем восточного мира. 

Бережно храня свою историю и культуру, передает их из поколения в 

поколение. В связи с наличием архитектурных и исторических 

памятников Ордубад в 1977 году был объявлен городом-заповедником. 

 

 

 

 

Литература: 

 

1. Мехтиев, А.М. Народное жилище Азербайджана с древнейших 

времён до начала ХХ века / – Тебриз:  , – 2001. – с. ; 

2. Усейнов, Л.С. Бретаницкий, А.В.Саламзаде, М.А. 

ИсторияАрхитектурыАзербайджана / – Москва: , – 1963. – с. ; 

3. Эфендизаде, Р.М. Архитектура  Советского Азербайджана / Р. 

Эфендизаде. /  – Баку: Стройиздат, –1986. –319с. 

 

 

 

 

 

 

 



Наиля Исмаилова 

148 

 

Naila İsmailova  

 

IMARET ARCHITECTURE IN ORDUBAD 

 

Key words: Ordubad, courtyard, house, imaret, architecture 

The organizing element of the building is usually an octagonal or 

hexagonal "vestibule". Entrance doors to the rooms open from the vestibule, 

and their number sometimes reaches five. One of them provides a connection 

between utility rooms and the yard. Usually the buildings consisted of 7 or 8 

rooms. The main element of the facade is the entrance portal. The harmonious 

combination of the portal and the balcony in one volume on an almost empty 

wall acts as a special accent on the street facade. Individual structural elements 

such as arches and niches were built from baked bricks. Except for the 

vestibule, all rooms had mostly flat roofs. 

 

 

 

Nailə İsmayılova  

 

ORDUBADDA İMARƏTLƏRİN MEMARLIĞI 

 

Açar sözlər: Ordubad, həyət, ev, imarət, memarlıq 

 İmarətin təşkiledici elementi adətən səkkizbucaqlı və ya altıbucaqlı 

planlı “vestibüldür”. Vestibüldən otaqlara giriş qapıları açılır, və sayları bəzən 

beşə çatır. Onlardan biri təsərüffat otaqlarları və həyətin arasında əlaqəni 

təmin edir. Adədət imarətlər 7, və ya 8 otaqdan ibarət olurdu. Fasadın əsas 

elementini giriş portalı təşkil edir. Demək olar ki boş divar üzərində portalın 

və balaxananın  bir həcmdə ahəngdar birləşməsi küçə fasadında xüsusi  vurğu 

olaraq çıxış edir. Tağlar, nişlər kimi ayrı-ayrı konstruktiv elementlər bişmiş 

kərpicdən tikilirdi. Vestibül istisna olmaqla, bütün otaqların dam örtükləri 

əsasən yastı olurdu.  



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

SƏNƏTŞUNASLIQ Volume 24  №1 2024 149-156 

149 

SƏNƏTŞUNASLIQ 

İradə Köçərli 

Sənətşünaslıq doktoru, professor 
https://doi.org/10.5281/zenodo.11350736UOT 781.24 

ETMK-NİN FƏALİYYƏTİNİN NAXÇIVANLA BAĞLI 

AÇILMAMIŞ YENİ SƏHİFƏLƏRİ 

 (not əlyazmaları əsasında) 

Annotasiya: Azərbaycan xalqı çox qədim və zəngin musiqi irsinə 

malikdir. Bu qiymətli xəzinənin qorunması və gələcək nəsillərə ötürülməsi 

mühüm əhəmiyyət daşıyır. Yaşadığımız tarix – itirdiklərimiz, yaddaşdan 

silinənlərimiz, xalq musiqi örnəklərinə təcavüz, başqaları tərəfindən 

mənimsənilmə faktı və s. bunu özü sübut etmişdir. Bu baxımdan, xalq 

dühasının yaratdığı qiymətli sənət əsərlərinin toplanması, yazıya alınması 

(audio və video), notlaşdırlmasının hər bir kəs üçün müqəddəs və məsuliyyətli 

bir vəzifə olduğu bir daha öz təsdiqini tapır. AMEA Memarlıq və İncəsənət 

İnstitutunun Arxivində Q.Qarayev, C.Hacıyev, Z.Bağırov, M.S.İsmayılov, 

Ərtoğrol və başqalarına aid not əlyazmaları mövcuddur. Artıq XXI yüzilliyə 

qədəm qoymağımıza baxmayaraq, keçən əsrin 30-cu illərinə aid olan bu 

əlyazmalar qaralama şəklində qalmış, işlənilməmiş və çap olunmamışdır. Arxiv 

materiallları arasında Naxçıvanla birbaşa bağlı olan və hələ ictimaiyyətə 

tanıdılmayan not əlyazmaları da vardır. Məqalə çərçivəsində Naxçıvan 

aşıqlarının ifasından nota köçürülən not əlyazmaları, ilk dəfə olaraq, ictimaiyyətə 

təqdim olunur. Qeyd edək ki, son illər bu səpkili notasalmaların tarixi-ictimai, 

elmi-praktiki, elmi-nəzəri əhəmiyyəti nəzərə alınaraq, müəyyən hissəsi aşkara 

çıxarılıb, elektron yazıya alınıb, təhlillər və şərhlərlə birlikdə kitab-not şəklində 

tərtib olunub və çap edilib.  

 Açar sözlər: Bülbül, Elmi Tədqiqat Musiqi Kabinəsi, not əlyazması, 

Q.Qarayev,  Əltoğrol Cavid, aşıq havaları 

Məlum olduğu kimi, Azərbaycan musiqi folklorunun toplanması və nota 

salınması yolunda müstəsna rol oynayan Elmi Tədqiqat Musiqi Kabinəsi 

Bülbülün rəhbərliyi ilə 1931-32-ci illərdə yaradılmış və təqribən 14 il fəaliyyət 

göstərmişdir. Xalq musiqisini dərindən bilən, el mahnıları, aşıq havaları, 

muğamların və s. gözəl ifaçısı olan Bülbül mədəni irsin böyük sərvət 

olduğunu, onları toplamaq və qorumağın nə dərəcədə vacib bir iş olduğunu 

dərk edərək, böyük həvəs və məsuliyyətlə, yorulmaq bilmədən, hədsiz maraq 

və işgüzarlıqla kabinənin işinə rəhbərlik etmişdir. Qarşısına böyük məqsədlər 

qoymuş və bu məqsədlərin həyata keçməsi üçün bütün varlığını bu işə həsr 



İradə Köçərli 

 

150 

 

etmişdir. Toplama, notasalma, nəşr işi, musiqi-ədəbi irsin qorunması, alətlər 

üçün dərsliklərin yazılması (tar, kamança, saz, balaman və s.), elmi-nəzəri 

tədqiqatların aparılması, xalq musiqi örnəkləri əsasında pprofessional 

əsərlərin bəstələnməsi və bu kimi bir çox məsələlər ETMK tərəfindən ortaya 

qoyulmuş və mümkün olduğu qədər həyata keçirilmişdir.  

Bülbül istedadlı bəstəkar və musiqişünas tələbələri ETMK-nin işinə cəlb 

etmişdi. ETKM – bəstəkar və musiqişünas tələbələrdən ibarət qrupun üzvləri 

o zaman çox gənc idilər. Onların cəmi 19-25 yaşı var idi. Lakin, təcrübəsizliyə, 

yaşın az olmasına baxmayaraq, onları bu işə yönəldən bir qüvvə, yüksək amal 

var idi: doğma musiqiyə, sənətə məhəbbət. Zəngin musiqi irsimizin 

toplanılması və qorunması işinin nə dərəcədə böyük önəm daşıdığının bütün 

məsuliyyyəti ilə dərk edilməsi – gəncləri birləşdirən başlıca amal idi. Məhz bu 

ekspedisiyalarda iştirak onların dahi simasının açılmasını, yaradıcı “Mən”nini 

şərtləndirən əsas amillərdən biri olmuşdur. Məhz həmin gənc musiqiçilər – 

A.Zeynallı, Q.Qarayev, C.Hacıyev, M.S.İsmayılov, Z.Bağırov, T.Quliyev, 

Niyazi, Ərtoğrol, S.Rüstəmov, F.Əmirov və başqaları sonralar, dahi insan — 

həm böyük bəstəkar və musiqişünas, həm böyük ictimai xadim, həm də böyük 

şəxsiyyət kimi yetişmiş, Azərbaycan musiqisində aparıcı qüvvə olaraq 

fəaliyyət göstərmişlər. Həm qədim musiqi irsimizin qoruyucusu, həm də 

həmin xəzinə üzərində qurulan, əldə etdiyimiz yeni musiqi sərvətinin 

yaradıcısı olmuşlar.  

Bülbülün yazdığı məqalələrə, yazılı sənəd və mənbələrə söykənərək 

demək mümkündür ki, ekspedisiyalar əsasən 1932-1939-cu illər ərzində 

keçirilmişdir. Qeyd edək ki, mövcud ədəbiyyatda yalnız beş ekspedisiya 

haqqında qısa məlumat vardır. [4, s. 62] Bunlar – Qarabağ, Lənkəran, Masallı, 

Quba, Gəncə, Qazax, Şəki, Dilican, Basarkeçər, Borçalıya təşkil olunmuş 

ekspedisiyalardır. Ekspedisiyalar sırasında adı çəkilməsə də, AMEA Mİİ-nun 

Arxivində Naxçıvanla bağlı olan bəzi material və əlyazmalar da aşkara 

çıxarılmışdır. Çox güman ki, həmin havalar Bakı şəhərində – II Aşıqlar 

qurultayı zaman dəvət olunan aşıqların ifasından yazıya alınmışdır.  

Unudulmuş əlyazmalar sırasında dahi bəstəkar Qara Qarayevin 

notasalmaları da vardır. Qeyd olunduğu kimi, Qara Qarayev ETMK-nın əsas 

və perspektivli üzvlərindən biri olmuş və 19 yaşı olmasına baxmayaraq 1937-

ci il Şəki ekspedisiyası zamanı gənclər qrupuna rəhbərlik etmişdir.  

Xalq ifaçıları ilə təmasda olmaq, canlı ifaları eşitmək hər bir musiqiçi, 

xüsusilə də,  bəstəkar üçün çox vacibdir və milli musiqini bitkin şəkildə dərk 

etmək, yerli mühitin özəl xüsusiyyətlərini anlamaq üçün çox böyük önəm 

daşıyır. Eləcə də, el havalarının təkrarolunmaz melodiyalarına qulaq asmaq, 

onları lentə almaq və nota köçürmək də yaradıcı mahiyyət daşıyır. Bütün 

bunlar xalq musiqisinin dərinliklərini, ayrı-ayrı özəl qatlarını anlamağa, 

melodik, metr-ritmik, forma və quruluşunun, inkişaf prinsiplərinin, dil və 

üslub, instrumental və vokal ifaçılıq xüsusiyyətlərinin, alətlərin ifa 



ETMK-nin fəaliyyətinin Naxçivanla bağli açilmamiş yeni səhifələri 

(not əlyazmaları əsasında) 

 

151 

 

ənənələrinin və s. öyrənilməsinə birbaşa imkan yaradır. Məhz bu iş nəticəsində 

Q.Qarayev və digərləri də xalq musiqisinin bütün dərin mahiyyəti və 

incəliklərini duya bilmiş, xalq musiqisinin həmişəyaşar, mühüm, proqressiv 

rüşeymlərini görmüş və özünün qeyd etdiyi kimi, “xalq yaradıcılığının 

zənginliyindən heyrətə” gəlmişdir.  

Məlum olduğu kimi, ETMK-nin materialları 1945-ci ildə AMEA 

yaradılarkən İncəsənət Tarixi İnstitutunun Musiqi sektoruna verilmişdir. 

Ü.Hacıbəyli İnstituta rəhbərlik etmiş və Bülbüllə birlikdə sektorun qurulması, 

materialların saxlanılması, qorunmasını təşkil etmiş, elmi araşdırmalar 

aparılması işinə rəhbərlik etmişlər. Bəstəkarın ölümündən sonra, Q. Qarayev 

bir müddət – 1949-cu ildə İnstitutun musiqi bölməsinin rəhbəri olmuş və 

toplanılan materialların qorunması, araşdırılması işinə və s. nəzarət etmişdir. 

Hal-hazırda AMEA Mİİ Arxivində saxlanılan musiqi sənətinə aid sənədlərin 

əksər çoxluğu məhz ETMK-nın topladığı materiallardır. 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutunun Arxiv materialları arasında 

“Q.Qarayevin not yazıları” adlı bir qovluq mövcuddur (qovluq 7). Bura 11 

aşıq havası daxildir və aşıq havalarının ilk yazıları sırasındandır. [2, s.262-

277]. Bu havaların dördü Naxçıvan aşığı Aşıq Fətullanın ifasından nota 

köçürülmüşdür. Bunlar “El havası” – (Stalin), “Ayaq Divani” (Lenin), 

“Osmanlı divanisi” (Proletarlar) və “Naxçıvangülü” (Kolxoz) havalarıdır. 

Göründüyü kimi, nota köçürülən bu aşıq havaları sovet dövrünün 

ideologiyasına uyğunlaşdırılaraq yeni sözlərlə oxunmuş və adlandırılmışdır. 

Aşıq havalarının “sovet tematika”sı ilə oxunmasının da öz səbəbləri vardır. 

Belə ki, əldə edilən sənədlərə əsasən demək mümkündür ki, ETMK qarşısında 

qoyulan tələblərdən biri də məhz “Sovet tematikalı aşıq havalarının 

toplanılması” olmuşdur. Bu səbəbdən, aşıqlar klassik aşıq havaları üstə siyasi 

məzmunlu poetik mətnlər oxumağa məcbur olmuşlar və ekspedisiya zamanı 

məhz bu mövzulu havaların toplanılmasına üstünlük verilmişdur. Bu 

səbəbdən, nota salınan aşıq havalarının musiqisi araşdırılmış və klassik aşıq 

havalarının gerçək adları üzə çıxarılmışdır. Havalar səs və fortepiano üçün 

nota köçürülmüş, poetik mətni qələmə alınmamışdır.  

ETMK-nın fəaliyyətində dahi Hüseyn Cavidin əziz yadigarı Ərtoğrol 

Cavidin imzası da, xüsusilə, qabarıq görünür. Elmi tədqiqat Musiqi 

Kabinetinin 1940-1941-ci illər üzrə elmi və təcrübi fəaliyyətinin əsas qolu 21 

yaşlı gənc Ərtoğrolun adı ilə bağlıdır desək, fikrimizcə, yanılmarıq. O xalq 

yaradıcılığına aid toplanmış ədəbi-poetik, musiqi nümunələrini öyrənmiş, 

onları tədqiq etmiş, təhlillər aparmış, fikirlərini dərin məzmunlu, resenziya 

xasiyyətli yığcam yazıları ilə ifadə etmiş, eyni zamanda, xalq havalarını nota 

köçürmüşdür. O, çox sayda aşıq dastanları, şeirləri, eləcə də, aşıqlar haqqında 

yazdığı rəylərdə öz bilgi və bacarığını sərgiləmiş, özünün dərin erudisiyası və 

geniş dünyagörüşünü ortaya qoymuşdur. Bütün bunlar Ərtoğrol Cavidi 



İradə Köçərli 

 

152 

 

Azərbaycan etnomusiqişünaslığının formalaşması və inkişafında böyük 

xidmətləri olan istedadlı musiqiçi-tədqiqatçı və musiqi folklorşünası olaraq 

dəyərləndirir. Ərtoğrol Cavidin bu böyük fəaliyyətini görmək üçün filologiya 

üzrə elmlər doktoru G.Babaxanlının tərtib etdiyi və onun təşəbbüsü ilə işıq 

üzü görən “Azərbaycan Qeyri-maddi Mədəniyyət Abidələri və Ərtoğrol 

Cavid” adlı 13 cildlik nəşrə diqqət yetirmək kifayətdir. Nəşrin 12-13 

cildlərində - “Ərtoğrol Cavidin nota saldığı xalq mahnıları” – Ərtoğrol 

Cavidin nota saldığı xalq melodiyaları və təsniflər öz yerini almışdır. Bura on 

təsnifin 1941-ci ilə aid olan not əlyazmalarından köçürülmüş elektron yazıları 

daxil edilib. Bunlardan beşi böyük xanəndə Cabbar Qaryağdı oğlunun, digər 

beş təsnif isə Bağdadbəyovun ifasından nota salınıb. On ikinci cilddə 18 xalq 

mahnısının (Masallı), I cilddə isə 5 mahnının (mərasim havaları) not yazısı yer 

almışdır.  

AMEA Mİİ Arxivinin 41 saylı (1a-96a) qovluğunda müxtəlif əlyazma, 

harmonizasiya və köçürmələr vardır. Belə bir qarışıq yazılar arasında Ərtoğrol 

Cavidin ictimaiyyətə tanış olmayan not əlyazmalarının olduğu da aşkar edilib. 

Arxiv materiallarının məlumat dəftərində isə bu haqda bilgi verilməyib. 

Qovluqda beş xalq havasının not yazıları yerləşdirilib: “Üç gündə bir, beş 

gündə bir”, “Yeri-yeri”, “Həyətləri soğanlıq” xalq mahnıları musiqisi və 

poetik mətni ilə birlikdə yazıya alınib. Əlyazmanın üzərində xalq havalarının 

Cabbar Qaryağdı oğlunun ifasından yazıldığı qeyd olunub. İki havanın isə - 

“Şuşalı” və “Lulufər” – yalnız vokal melodiyası yazıda öz əksini tapıb. 

“Şuşalı” havasının İslam Abdullayevin (“Oxuyub İslam” sözləri yazılıb) 

ifasından yazıldığı bildirilib. Qeyd edək ki, “Şuşalı” havası hal-hazırda 

“Neylərəm” adı altında tanınan məşhur xalq mahnısıdır və muğam dəstgahları 

tərkibində “Segah təsnifi” kimi də ifa olunur. 

Əlyazmalara nəzər yetirdikdə, ilk baxışdan, müəllifin qarşısına qoyduğu 

məqsədə professional yanaşması və səriştəsi hiss olunur. Notasalma 

qaydalarına uyğun şəkildə, səliqə ilə nota alınmış musiqili-poetik mətn öz 

mütənasibliyi ilə diqqəti cəlb edir. Məşhur “Üç gündə bir, beş gündə bir” 

mahnısının yazısı üzərində dayansaq, görərik ki, illərdən bəri insanları məftun 

edən əsrarəngiz və zəngin melodiya dürüst və tam şəkildə not yazısında öz 

əksini tapıb. Mahnını təşkil edən üç qabarıq mövzu yazıya alınaraq bütöv bir 

melo-poetik quruluşu tamamlayıb. Melodiyada özünü göstərən melizmlər 

uyğun gələn işarələrlə müəyyən edilib və yazıda qeyd olunub. Mahnının forma 

və quruluşunda da bir mütənasiblik və məntiqilik özünü göstərir. Mahnının 

refren tipli “Üç gündə bir, beş gündə bir” melo-misrasının təkrar xüsusiyyəti, 

havanın tempi, kuplet və nəqərat bölmələri də yazıda öz yerini alıb və düzgün 

şəkildə fiksasiya olunub. Beləliklə, Ərtoğrol Cavid bu mahnının not 

əlyazmasında xalq mahnısının əsas melodik, poetik, metr-ritmik, quruluş 

xüsusiyyətlərini özündə cəmləşdirən mükəmməl bir yazı sərgiləyib. Yada 



ETMK-nin fəaliyyətinin Naxçivanla bağli açilmamiş yeni səhifələri 

(not əlyazmaları əsasında) 

 

153 

 

salsaq ki, bunlar əlyazmadır, tamamlanmış və çap olunmuş notasalmalar deyil, 

onların dəyəri birə-on qalxmış olacaqdır.  

Arxivdə saxlanılan materiallar arasında 1a-96a sıralı 35 saylı qovluq 

vardır ki, bu – bəstəkar N. Karnitskayanın fortepiano üçün işlədiyi və 

harmonizə etdiyi xalq mahnılarıdır. Qeyd edək ki, bu işləmələr 

Ü.Hacıbəylinin redaksiyası altında yazılmışdır. Bunlar Elmi Tədqiqat Musiqi 

Kabineti xətti ilə toplanılmış xalq mahnıları əsasında yazılmış işləmələrin 

əlyazmalarıdır. Qovluğun sonunda isə Ertoğrol Cavidin nota saldığı beş xalq 

mahnısının əlyazmaları yerləşdirilmişdir. Görünür ki, ETMK-nin materialları 

olaraq məhz Ərtoğrolun bu əlyazmaları müəllifə təqdim edilmiş və o, bu 

yazılar əsasında işləmə və harmonizələr aparmışdır. Bunlar aşağıdakı xalq 

havalarıdır və tarix olaraq “10-XI-41 Bakı” göstərilmişdir: 

1. Yaylıq. 2. Aman nənə. 3. Qara xal yar. 4. Sona xanım. 5. Dili-dili 

Maraqlıdır ki, N.Karnitskayaya təqdim edilən doqquz nümunə arasından 

məhz Ərtoğrolun əlyazmaları əsasında işlənilən üç mahnı məqbul hesab 

edilmişdir. Bunu işləmələrin redaktoru Ü.Hacıbəyli öz əl yazısı (rus dilində) 

ilə sonda qeyd etmişdir. N.Karnitskayanın həmin işləmə və harmonizələri bu 

qovluqda yerləşdirilərək qorunub saxlanılır. Böyük bəstəkarın avtoqrafını 

köhnə əlyazmalarda – indi tarixə çevrilmiş yazılarda görmək isə olduqca 

təsirlidir:  

 

“Bəstəkar N.Karnitskayanın üç Azərbaycan xalq mahnısı işləmələri  

1. Dili-dili 

2. Aman nənə 

3. Sona xanım 

məqbul hesab edilsin 

imza: Hacıbəyov” 

 

Yeri gəlmişkən, Ərtoğrolun özü tərəfindən bəstələnmiş və “Naxçıvan 

lövhələri” başlığı altında iki fortepiano əsəri də vardır. Bunlar “Zəngəzur 

dağlarında” və “Batabat yaylaqlarında” adlı çox saf və məsum səslənməyə 

malik lirik pyeslərdir. Hər iki pyes “Ərtoğrol Cavidin fortepiano əsərləri” 

toplusunda [3, s.18-24] artıq çapdan çıxmışdır.  

AMEA Mİİ-nin 46-cı qovluğunda qorunan materiallar arasında sırf 

Naxçıvan aşıqlarının ifasından nota salınan əlyazmalar yer alıb. Qeyd edək ki, 

Naxçıvan aşıq mühiti İrəvan, Dərələyəz, və Urmiya aşıq mühitləri ilə daim 

sənət əlaqəsində olmuş və “Azərbaycan aşıq sənətinin tarixi mənzərəsində 

müəyyən yer almışdır”. [5, s. 165] “Naxçıvanı”, “Naxçıvangülü”, Ordubadı”, 

“Köhnə Naxçıvanı”, “Ağır Şərili”, “Yüngül şərili” və b. kimi  saz havaları, 

“Ordubadlı Kərim”, “Ziyad-Şövkət” dastanları, bir sıra aşıq rəvayətləri və 

şeirləri məhz Naxçıvanın mədəni mühitində yaranmış sənət nümunələridir. 



İradə Köçərli 

 

154 

 

Elmi mənbələrdə göstərilir ki, görkəmli folklorçu alim Hümmət Əlizadə 

“Koroğlu”dastanının qollarından biri – “Koroğlunun Ballıca səfəri”ni 

Ordubadlı aşıq Muxtarın ifasından yazıya almışdır. Tarixi faktlara görə, XVIII 

yüzillikdə Naxçıvanda yaşayıb-yaratmış məşhur Aşıq Süleyman Qarabağda 

Abdalgülablı Aşıq Valehlə deyişmişdir. XIX yüzillikdə Aşıq Alı, Aşıq 

Ələsgər və Aşıq Hüseyn Şəmkirli Naxçıvana səfərlər etmiş, çoxsaylı el 

məclislərində iştirak etmişlər. [5, s.165-168] Belə səfərlərdən biri nəticəsində 

Aşıq Hüseyn Şəmkirlinin Naxçıvanlı Reyhan xanımla deyişməsini qələmə 

aldığı “Reyhan” dastanı meydana gəlmişdir. “Reyhan” dastanında ifa olunan 

aşıq havaları 1938-ci ildə musiqişünas M.S.İsmayılov tərəfindən yazıya 

alınmış və nota köçürülmüşdür, 2018-ci ildə isə rəqəmsallaşdırılaraq “Ön 

söz”lə birlikdə çap olunmuşdur. [1] 

Arxivdən əldə olunan əlyazmalara qayıdaraq onu da qeyd edək ki, bu 

yazılar üzərində notasalmaların müəllifinin adı və yazılma tarixi haqqında 

məlumat verilməyib. Arxiv dəftərçəsində də bu haqda heç bir qeyd yoxdur. 

Not yazılarının üzərində havaların adları, ifaçı aşığın adı və soyadı, eləcə də, 

“Naxçıvan” sözü yazılmışdır. Bunlar - “Yurd yeri” – Allahverdi Əliyev, 

“Şərili” – Aşıx Nabat, “Müxəmməs” və “Voroşilov” – Kazım Abdullayev, 

“Şahsənəm” — Mənzər Məmmədova, “Nəbi” – Həsən Allahverdiyev 
ifasından nota köçürülən beş aşıq havasıdır. Aşağıda həmin notasalmalardan 

biri nümunə olaraq verilmişdir. (bax musiqi nümunəsi) 

Sonda onu qeyd etmək istərdik ki, indi xalqımız zəngin, təkrarolunmaz 

musiqi irsimiz – heyrətamiz xalq mahnılarımız, oynaq rəqslərimiz, 

instrumental el havalarımız, müdrik muğamlarımız, qədim və çoxçeşidli aşıq 

yaradıcılığımızla haqlı olaraq fəxr edir. Nəzərə alaq ki, bu sərvət Bülbülün və 

onun yaratdığı ETMK-nin fəaliyyəti sayəsində toplanmış, qorunmuş və bu 

günümüzə gəlib çatmışdır. Əgər bu tarixi şəxsiyyətin uzaqgörən, fədakar 

fəaliyyəti olmasaydı, biz bu sərvəti bəlkə də, itirmək təhlükəsi ilə üzləşə və ya 

itirə bilərdik. Qeyd edək ki, xalqımıza məxsus bir çox şifahi ənənəli bədii sənət 

nümənələri müəyyən səbəblər üzündən artıq yox olaraq tarixə qovuşmuşdur. 

Ancaq nə yaxşı ki, Azərbaycan xalqı kimi güclü, özünü millət yolunda fəda 

edən böyük və yaradıcı şəxsiyyətləri olan xalq vardır və özü-özünü yaşatmaq, 

inkişaf etmək, yaddaşlara hopdurmaq, yaratmaq gücünə, qüdrətinə malikdir.  

 

 

 

 



ETMK-nin fəaliyyətinin Naxçivanla bağli açilmamiş yeni səhifələri 

(not əlyazmaları əsasında) 

 

155 

 

 
 

Şəkil 1. Aşıq Nabat  - “Şərili” havası 

 

 

Qaynaqlar: 

 

1. Aşıq Hüseyn Şəmkirli. Reyhan dastanı. 2018. 135s. 

2. Azərbaycan etnomusiqişünaslığı üzrə oçerklər. Bakı, 2017, s. 245-277. 

Q.Qarayevin adları çəkilən not əlyazmaları elektron yazıya alınmış və ad 

çəkilən kitaba daxil edilmişdir. 

3. Ərtoğrol Cavid. Musiqi əsərləri. Bakı-2019. S.18-24 

4. İsmayılov M., Karaqiçeva L., Azərbaycan xalq musiqisi. Azərbaycan 

musiqisi. Bakı-1961 

5. Məhərrəm Qasımlı. Folklor və ədəbiyyat araşdırmaları. Naxçıvan aşıq 

mühiti. Bakı-2017, s.165-168 

 

 

 

 

 



İradə Köçərli 

 

156 

 

Irada  Kocharli  

 

New unopened pages related to Nakhchivan by the activities of the 

scientific research music cabinet (based on music sheet manuscripts) 

 

Key words: Bulbul, Scientific Research Music Cabinet, music sheet 

manuscript, G. Garayev, Ertogrol Javid, ashug melodies 

The article deals the activities of the Scientific Research Music Cabinet 

directly related to Nakhchivan. Information is provided about four ashug 

melodies notated by composer G.Garayev from the performance by Ashug 

Fatulla, a representative of the Nakhchivan ashug environment, within the 

framework of the article. At the same time, the article deals with the folk songs 

and two piano works notated by Ertogrol Javid. The author provides 

information on the important historical stages of the Nakhchivan ashug 

environment and the discovery of five ashug melodies obtained from the 

archives of the ANAS IAA. It is noted that these ashug melodies are notated 

from the performances by Nakhchivan ashugs – Ashikh Nabat, Allahverdi 

Aliyev, Manzar Mammadova, etc. The music sheet manuscript of “Sharili” 

melody is shown as an example at the end of the article. 

 

 

 

Ирада Кочарли  

 

Нераскрытые страницы деятельности НИКМуза, связанные с 

Нахичеваном 

(на основе нотных рукописей) 

 

Ключевые слова: Бюлбюл, НИКМуз, нотные рукописи, 

К.Караева, Дж.Гаджиев, М.С.Исмайылов, Э.Джавид, 

В архиве Института Архитектуры и Искусства Национальной 

Академии Наук Азербайджана имеются нотные рукописи К.Караева, 

Дж.Гаджиева, З.Багирова, М.С.Исмайылова, Э.Джавида, и др. Среди них 

есть неизвестные музыкальной общественности рукописи, связанные с 

культурной жизнью Нахичевани. В статье впервые представлены нотные 

записи с исполнения нахичеванских ашыгов. Это – нотные записи 

четырех напевов К.Караева, которые сделаны с исполнения 

Нахичеванского ашыга Фатулла, записи народных песен и двух 

фортепианных пьес Э.Джавида, шести ашыгских напевов с исполнения 

Ашыга Набата, Аллахверди Алиева, Манзар Маммадовой и др., 

сделанных неизвестным автором. 

 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

SƏNƏTŞUNASLIQ Volume 24  №1 2024 157-160 

157 

Гюльрена Мирза Каджар 

Институт архитектуры и Искусства НАНА , 
ведущий научный сотрудник 

д. ф. по искусствоведению, доцент. 

li5613na@gmail.com 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350856УДК 7.01 

КНИГА ЧИНГИЗА КАДЖАРА «НАХЧЫВАН» 

Аннотация. Чингиз Каджар - выдающийся представитель 

азербайджанской науки и культуры, видный общественный деятель, 

действительный член Национальной академии наук Азербайджана. 

Кроме выдающихся достижений в науке, он также написал ряд книг, 

посвященных истории, культуре и искусству Азербайджана. В статье 

дается краткая справка о его жизни и деятельности, направленной на 

исследование  и пропаганду нашей истории и культуры. 

Статья посвящена его книге «Нахчыван». Здесь дан богатейший 

исторический, культурологический и фотографический материал. Книга 

охватывает историю края, начиная с древнейших времен до начала 20 

века. Она была издана в 2016 году  в Нахчыване. 

Ключевые слова: Нахчыван, Азербайджан, культура, история, 

академик Чингиз Каджар. 

Чингиз Каджар - известный азербайджанский писатель, историк, 

общественный деятель, доктор физико-математических наук, профессор и 

действительный член Национальной академии наук Азербайджана, лауреат 

Государственной премии и заслуженный деятель науки, кавалер ордена 

«Шохрат».  

Большой интерес за рубежом вызвала его книга на английском 

языке «Выдающиеся сыны древнего и средневекового Азербайджана», 

впервые изданная в 1993 году сначала на русском, а потом и на 

азербайджанском языках. Английский вариант был издан в 2006 году 

под эгидой Фонда друзей культуры Азербайджана и был снабжен 

редчайшими и интереснейшим и иллюстрациями. Сама книга была 

исполнена роскошно и представляла собой подарочное издание. 

Разошлась она по всем дипломатическим посольствам нашей страны и 

до сих пор служит на благо нашей родине далеко за ее пределами. По 

ней англоязычные читатели могли узнать о богатой истории и культуре 

нашего народа. 

Первая книга из его серии об азербайджанских городах «Старая 

Шуша» была издана в 2007 году и помимо прочего помогала многим 

mailto:li5613na@gmail.com


Гюльрена Мирза Каджар 

 

158 

 

нашим беженцам из Карабаха рассказывать об отчем крае своим детям и 

внукам. 

Книга «Нахчыван - один из древнейших городов мира (мифы, 

легенды, факты)» - последняя книга из серии об азербайджанских 

городах и посвящена она основателю независимой Азербайджанской 

Республики, ее общенациональному лидеру Гейдару Алиеву [2].  В 

начале книги приводятся слова Гейдара Алиева, направленные им 10 

июля 1996 года в адрес участников международного симпозиума 

«Нахчыван в международных источниках». Хотелось бы привести 

цитату оттуда: «Отличающийся своим благоприятным географическим 

положением, своими неповторимыми памятниками культуры и 

искусства, талантливыми учеными и писателями, этот край привлекал 

внимание многих историков, путешественников и ученых мира, оставил 

в их трудах глубокий след и занимал своеобразное место. 

Рассмотрение этих источников, собирание, исследование и издание 

информаций о Нахчыване, отмеченных в них, имеет беспримерное 

значение для объективной и научной разработки истории Азербайджана. 

Проведение данного Международного Симпозиума в Нахчыване, в 

настоящее время проживающего в условиях тяжелой блокады, -  

доказательство того, что его научная общественность жители всего 

Нахчывана являются достойными продолжателями своих мужественных 

и самоотверженных предшественников» [1]. 

Книга академика Чингиза Каджара «Нахчыван» была издана под 

непосредственным патронажем нынешнего Президента Национальной  

Академии Наук Азербайджана академика Исы Габиббейли, который 

редактировал ее и написал большую вступительную статью, а также 

провел торжественную презентацию книги в стенах Академии наук в 

2017 году, вызвавшую большой интерес у научной общественности 

столицы Азербайджана. 

В предисловии академик Иса Габиббейли отмечает среди прочего: 

«В эпосе «Китаби Дэдэ Коркут» зафиксированы названия свыше 50 

топонимов, существующих доныне в Нахчыване. Эта земля хранит 

связанные с именем  Коркут Ата многочисленные огузские кладбища, 

крепости и поселения [2, стр.8]. Книга академика Чингиза Каджара  

«Нахчыван - один из древнейших городов мира» - научно - 

документальный «паспорт» древнего и современного  Нахчывана. 

Верим, что эта не имеющая аналогов книга будет успешно служить 

популяризации в мире волшебного края Азербайджанской Республики  

Нахчывана» [2, стр.9]. 

Книга состоит из 33 разделов, это статьи, посвященные истории 

Нахчывана, начиная с древности до 20 века, его разносторонней 

социальной, военной и культурной жизни. 



Книга Чингиза Каджара «Нахчыван» 

 

159 

 

Начальные разделы освещают историю края с древнейших времен 

и основываются на многочисленных интереснейших документах, а 

также иллюстрируются раннесредневековыми мусульманскими и 

христианскими миниатюрами. 

Автором указаны многие источники, на основании которых он 

делал свои исследования в области археологии, керамики, 

средневековой живописи и графики, нумизматики, эпиграфики. Весьма 

интересны разделы, освещающие нахчыванскую архитектуру, 

оборонительные и культовые сооружения, дворцы и жилые дома, многие 

знаковые сооружения. 

Большое место уделено нахчыванским природным памятникам, 

святым местам, например пещере Асхаби Кяф, петроглифам Гями Гая, 

развалинам Хараба Гилан, соляным копям Дуздаг. 

Большую роль в качестве книги играет богатейший и интереснейший 

визуальный ряд, кропотливо собранный автором. Здесь также дается редкая 

информация о великих нахчыванских мыслителях, ученых, теологах, 

поэтах, архитекторах, математиках, медиках, политических деятелях и 

других. 

Кратко, но четко очерчена история политических образований на 

территории Нахчывана. Его величественная архитектура времен 

расцвета, то великолепие и роскошь, которые веками влияли на ближнее 

и дальнее окружение, многочисленные рисунки и миниатюры тех 

времен, подчас являющиеся  бесценными документами той эпохи, также 

поразительный феномен Аджеми - все это дано в лапидарной, но 

увлекательной форме. 

Сам город Нахчыван рассмотрен аFвтором с различных сторон, 

даны самые разные ипостаси  его древней и средневековой  

организменной структуры: жизнь горожан, обычаи, религия, традиции, 

образование, литература и искусство, торговля и строительство, 

кварталы и дома, его великие обитатели. 

Отдельно собран раздел об Ордубаде и Шахтахты. 

Интереснейший материал дан по музыке, коврам, металлоизделиям, 

нумизматике, керамике, ювелирному искусству, оружию Нахчывана. 

Отдельный раздел посвящен истории Нахчыванского ханства, его 

выдающимся родам и деятелям. Книга Чингиза Каджара является 

уникальным в своем роде раритетом. 

 

 

 

 

 

 



Гюльрена Мирза Каджар 

 

160 

 

Литература: 

 

1. Алиев Гейдар. Обращение к участникам Международного симпозиум  

«Нахчыван в международных источниках»./Газета «Азербайджан», 

Баку, 10 июля 1996 года 

2. Каджар Чингиз. «Нахчыван.» г..Нахчыван, изд-во Аджеми, 2016, 298с 

3. Нахчыванская энциклопедия. Нахчыван, 1985. 

 

 

Gulrena Mirza Qajar 

 

Book of Chinghiz Qajar “Nakhchivan” 

 

Key words: Nakhchivan, Azerbaijan, culture, history, academician 

Chingiz Qajar 

Chingiz Qajar is an outstanding representative of Azerbaijani science 

and culture, a prominent public figure, a full member of the National Academy 

of Sciences of Azerbaijan. In addition to outstanding achievements in science, 

he also wrote a number of books dedicated to the history, culture and art of 

Azerbaijan. The article provides a brief information about his life and 

activities aimed at researching and promoting our history and culture. 

The article is dedicated to his book “Nakhchivan”. It contains a wealth 

of historical, cultural and photographic material. The book covers the history 

of the region, from ancient times to the beginning of the 20th century. It was 

published in 2016 in Nakhchivan 

 

 

Gülrəna Mirzə Qacar 

 

Çingiz Qacarın “Naxçıvan” kitabı 

 

Açar sözlər: Naxçıvan, Azərbaycan, mədəniyyət, tarix, akademik 

Çingiz Qacar 

Çingiz Qacar - Azərbaycan elminin və mədəniyyətinin görkəmli 

nümayəndəsi, görkəmli ictimai xadim, Azərbaycan Milli Elmlər 

Akademiyasının həqiqi üzvü. O, elmdə görkəmli nailiyyətləri ilə yanaşı, 

Azərbaycanın tarixinə, mədəniyyətinə və incəsənətinə həsr olunmuş bir sıra 

kitablar da yazıb. Məqalədə onun həyat və tariximizin və mədəniyyətimizin 

tədqiqi və təbliğinə yönəlmiş fəaliyyəti haqqında qısa məlumat verilir. 

Məqalə onun “Naxçıvan” kitabına həsr olunub. Burada zəngin tarixi, 

mədəni sənədlər və fotoşəkil materialları təhlil olunur. Kitab bölgənin qədim 

dövrlərdən XX əsrin əvvəllərinə qədər olan tarixini əhatə edir. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 161-164 

 

161 

 

Таир Байрамов 

Институт Архитектуры и искусства НАН Азербайджана 

д. ф. по искусствоведению, доцент 

tahir.bayramov@mii.science.az 

УДК 7.01 

 

НАХЧЫВАН В ИССЛЕДОВАНИЯХ АЗЕРБАЙДЖАНСКИХ 

УЧЕНЫХ 

  

Аннотация: В данной статье рассматриваются труды 

азербайджанских ученых, посвященные различным аспектам истории, 

географии, экономики, политики, науки, архитектуры, искусства и 

общей истории культуры древней и прекрасной Нахчыванской земли. 

Отмечается неоценимый вклад общенационального лидера 

Азербайджана Гейдара Алиева во всестороннее изучение этого 

великолепного региона нашей Родины, его материальной и духовной 

культуры. Благодаря его усилиям Нахчыван превратился в 

процветающую современную республику со всеми отраслями 

экономики, образования, градостроительства и культуры. 

Ключевые слова: Нахчыван, Гейдар Алиев, Азербайджан, 

культура, история, нахчыванская  архитектурная школа,  

 

Заявленная нами тема данной статьи фигурирует в трудах 

азербайджанских ученых без малого век. Однако корни 

нахчывановедения уходят в глубину веков, так как появились уже в 

трудах античных авторов и в многочисленных исследованиях 

средневековых историков. 

Очень интересный симпозиум на эту тему был инициирован еще 

на заре нашей государственной независимости ее архитектором, 

общенациональным лидером Гейдаром Алиевым в 1996 году в 

блокадном Нахчыване. Хотелось бы привести цитату из его 

приветственного обращения, направленного им в адрес участников 

международного симпозиума «Нахчыван в международных 

источниках»: «Эта земля, каждый камень, каждая скала которой стали 

живым свидетелем истории, была родиной многих известных 

мыслителей и ученых, зодчих и литераторов, государственных деятелей 

и полководцев с мировой славой.Неоспорима и незаменима роль их 

деятельности и наследия в общечеловеческой истории. А школа 

Нахчыванского зодчества на протяжении многих веков яалялась одной 

из ведущих школ Востока» [1]. 

mailto:tahir.bayramov@mii.science.az


Таир Байрамов 

162 

 

Нахчыван издревле приковывал к себе внимание географов, 

военачальников, политиков, историков и ученых разных направлений. 

Однако наш интерес сосредоточен на азербайджанских исследователях 20-

21 веков. Ими написано множество книг  в сфере истории, экономики, 

политики, образования, точных и гуманитарных наук, а также в сфере 

архитектуры, искусства и литературы. Нахчыванское отделение Академии 

Наук Азербайджана кроме вклада в работу Азербайджанской 

энциклопедии, выпустило огромный труд «Нахчыванская энциклопедия» и 

«Энциклопедия памятников Нахчывана». 

Хочется среди многих книг выделить фундаментальные 

исследования, посвященные выдающейся архитектуре Нахчывана. Это во-

первых, труды академика Абдулвахаба Саламзаде «Архитектор Аджеми 

Нахчывани» [4], «Памятники нахчыванской школы азербайджанского 

зодчества», «Архитектура Азербайджана 16 - 19 веков», «Памятники 

азербайджанского зодчества», «Мавзолеи Азербайджана XI – XV веков как 

памятники мемориальной архитектуры», «Памятники вдоль Араза», 

«История архитектуры Азербайджана» (в соавторстве с Микаилом 

Усейновым и Леонидом Бретаницким). 

Много внимания А.Саламзаде уделял охране памятников 

архитектуры и монументального искусства, вопросам сохранения 

исторических городов. Но излюбленной темой Абдулвахаба Саламзаде 

была тема средневековых башенных мавзолеев. Академик Саламзаде 

лично участвовал в реставрации таких уникальных архитектурных 

шедевров, как мавзолеи Момине-хатун и Юсифа ибн Кусейра в горороде 

Нахчыване, в реставрации мавзолея в селении Карабаглар. Он был 

первым азербайджанским ученым, кто начал исследовать памятники 

архитектуры Азербайджана. Ему принадлежат заслуги  в исследовании 

не только Нахчыванской архитектурной школы, но и Ширванской, 

Тебризской и Арранской архитектурных школ. 

Также нашему архитектурному наследию посвящена книга Розы 

Салаевой «Нахчыван. Наследие архитектуры», книга «Ордубад» Ягуба 

Юсифова и Вилаята Багирова. Гадиром Гадирзаде были написаны книги 

«Этнографические связи, верования, обычаи в семье и обществе» и 

«Национальная одежда Нахчывана». Историком М.Х. Шарифли было 

написано исследование «Феодальные государства Азербайджана второй 

половины IX – X веков», Рауфом Мамедовым «Исторический очерк города 

Нахчыван», Ягубом Махмудовым и Керимом Шукюровым было написано 

«Нахчыван: история и памятники», Алиовсатом Кулиевым – 

«Нахчыванские кяхризы», Видади Мурадовым – «Азербайджанские ковры, 

нахчыванская группа».  

Фархад Нагдалиев напечатал книгу «Ханы Нахчыванские в 

Российской империи», Юсиф Агаев – «Военная история Азербайджана», 



Нахчыван в исследованиях азербайджанских ученых 

 

163 

 

Гаджифахраддин Сафарли – «Мусульманские эпиграфические 

памятники Ордубада». 

В.И. Керимовым было издано «Архитектурно - археологические 

памятники эпохи бронзы на территории Нахчыванской АССР», Фуадом 

и Мирабдуллой Алиевыми – «Нахчыванское ханство», Наджафом 

Мусеибли - «Рисунки Гямигая», Фархадом Агамалиевым – «Большое 

время Ордубада», Чингизом Каджаром – «Нахчыван - один из 

древнейших городов мира». 

Давно назрела необходимость провести в стенах Инcтитута 

Архитектуры и искусства научную конференцию памяти Абдулвахаба 

Саламзаде, Микаила Усейнова, Давуда Ахундова и других наших 

выдающихся ученых - архитекторов. 

Знаменательным событием явилось проведение институтом 

Архитектуры и искусства НАНА конференции, посвященной 

образованию Нахчыванской автономной республики,  где с яркой и 

насыщенной программной речью выступил Президент НАНА 

академик Иса Габиббейли. 

Выступивший с обширным докладом член-корреспондент 

НАНА, директор Института Архитектуры и Искусства профессор 

Эртегин Саламзаде высказал множество научных гипотез и 

предположений, анализируя связи и влияние нахчыванской 

архитектурной школы на развитие европейской, в частности 

итальянской школы зодчества эпохи Ренессанса. Конференция 

состоялась 15 марта 2024 года, там же было решено напечатать 

материалы конференции отдельной книгой. Поэтому вскоре можно 

будет вдумчиво ознакомиться с прозвучавшими на конференции 

многочисленными докладами, посвященными нахчыванской 

архитектурной школе, озвученными видными ее исследователями из 

разных научных и образовательных центров Азербайджана. 

 

 

Литература: 

 

1. Алиев Гейдар. Обращение к участникам Международного 

симпозиума "Нахчыван в международных источниках". / Газета 

"Азербайджан", Баку, 10 июля 1996 года 

2. Каджар Чингиз."Нахчыван."гор.Нахчыван,изд-во Аджеми, 2016, 298 с 

3. Нахчыванская энциклопедия. Нахчыван, 1985 

4. Саламзаде Абдулвахаб. Архитектор Аджеми Нахчывани. 

Баку, 1974. 

 

 



Таир Байрамов 

164 

 

Tair Bayramov 

 

Nakhchivan in the research of Azerbaijani scientists 

 

Key words: Nakhchivan, Azerbaijan, culture, history, Nakhchivan 

architectural school, Heydar Aliyev. 

This article examines the works of Azerbaijani scholars dedicated to 

various aspects of the history, geography, economy, politics, science, 

architecture, art, and overall cultural history of the ancient and beautiful land 

of Nakhchivan. The invaluable contribution of the national leader of 

Azerbaijan, Heydar Aliyev, to the comprehensive study of this magnificent 

region of our homeland, its material and spiritual culture, is noted. Through 

his efforts, Nakhchivan has become a thriving, modern republic with all 

branches of economy, education, urban development, and culture. 

 

 

 

Tahir Bayramov 

 

Azərbaycan alimlərinin tədqiqatlarinda Naxçıvan 

 

Açar sözlər: Naxçıvan, Azərbaycan, mədəniyyət, tarix, Naxçıvan 

memarlıq məktəbi, Heydər Əliyev. 

Bu məqalə, Azərbaycan alimlərinin Naxçıvanın tarixi, coğrafiyası, 

iqtisadiyyatı, siyasəti, elmi, memarlığı, incəsənəti və ümumilikdə qədim və 

gözəl Naxçıvanın mədəni tarixi ilə bağlı fərqli cəhətlərə həsr edilmiş işlərini 

müzakirə edir. Azərbaycanın milli lideri Heydər Əliyevin məmələkətimizin 

bu gözəl bölgəsinin, onun maddi və mənəvi mədəniyyətinin ətraflı tədqiqatına 

dəyərli töhfəsinə diqqət çəkilir. Onun səyləri ilə Naxçıvan bütün iqtisadiyyat, 

təhsil, şəhərsalma və mədəniyyət sahələri ilə müasir, inkişaf edən bir 

respublika halına gəlib. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 165-170 

 

165 

 

              Nərminə Ağayeva 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitututunun 

sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

UOT 7.07 

 

MƏHƏMMƏDAĞA ŞAHTAXTLI MİLLİ DÜŞÜNCƏ, 

YENİ MƏKTƏB, YENİ ƏLİFBA VƏ MƏTBUATIN  

YARADICISI KİMİ 

 

Xülasə: Məqalədə Naxçıvanın maarifçi-ziyalısı  Məhəmmədağa 

Şahtaxtlının XIX əsr Azərbaycan milli mətbuatının inkişafındakı müstəsna 

xidmətləri araşdırılır. M.F.Axundovun başladığı maarifçilik hərəkatının 

davamçısı kimi M.Şahtaxtlı milli düşüncə, yeni məktəb, yeni əlifba və 

mətbuat yaratmaq üçün qətiyyətlə çalışmışdır. Müəllif  qeyd edir ki, 

Məhəmmədağa Şahtaxtlının təsisçisi və naşiri olduğu  “Şərqi-Rus” qəzeti 

mətbəə və ictimai fikir tarixində mühüm rol oynamışdır. 

Açar sözlər: Məhəmmədağa Şahtaxtlı, “Şərqi-rus” qəzeti, mətbuat 

tarixi, maarifçilik hərəkatı, Naxçıvan ziyalıları 

 

Məhəmmədağa Şahtaxtlı dövrünün görkəmli ictimai xadimi, filosofu 

olmaqla yanaşı, istedadlı jurnalist kimi də tanınırdı. Onun publisistik 

yaradıcılığı XIX əsrin sonu, XX əsrin əvvəllərində baş verən ictimai-siyasi 

prosesləri, zəmanənin bütün ağrılı məsələlərini özündə ehtiva edirdi.  Milli 

mətbuаt tаriхini 1875-ci ildə nəşr еdilən “Əkinçi” qəzеti ilə bаşlаyаn 

Azərbaycandа yеni-yеni qəzеt və jurnаllаr çаp оlunmаğа bаşlаyır. Rusiyadаn 

və Аvrоpаdаn gələn dеmоkrаtik ədəbi, siyаsi cərəyаnlаr Azərbaycan хаlqının 

dа mənəviyyаtınа nüfuz еdir, yеni idеyаlаr, məfkurələr аdаmlаrın һəyаtа 

münаsibətində dəyişiklik yаrаdır. Yеni yеtişən şаirlər, ədiblər, jurnаlistlər, 

səһnə ustаlаrı, tənqidçilər zаmаnlа, һəyаtlа аyаqlаşmаğа, хаlqın gözünü 

аçmаğа, оnlаrı qəflət yuхusundаn оyаtmаğа səy göstərirdilər.  

Bu illərdə, аrtıq tеаtr tənqidi də fəaliyyətini genişləndirir, tеаtr prosesi 

һаqqındа düşünməyə bаşlаyır. “Şəһərdə dаimi tеаtr binаsı yохdur. Hаlbuki 

şəһər əһаlisi çох və nisbətən inkişаf еtmiş аdаmlаr оlduğundаn tеаtr binаsı 

üçün еһtiyаc һiss оlunduğunu” bildirir. 1883-cü ildə Bаkı milyоnçusu, 

mааrifçi Hаcı Zеynаlаbdin Tаğıyеv Bаkıdа tеаtr binаsı tikdirir. Binаnın 

lаyiһəsini mеmаr P.İ.Kоqnоvitski һаzırlаmışdı. 1887-ci ildən bаşlаyаrаq 

Bаkıdаkı tеаtr dəstəsinə Sultаn Məcid Qənizаdə və Nəcəfqulu Vəliyеv 

bаşçılıq еdirdilər. “Аzərbаycаn Türk tеаtrının müхtəsər tаriхçəsi”ndə qеyd 

еdildiyi kimi, “... 1887-ci ildən sоnrа türk tеаtrı Bаkıdа gеtdikcə tərəqqi 

еtməyə bаşlаyır. O vахtın cаvаnlаrındаn Sultаnməcid Qənizаdə, Həbibbəy 

Mаһmudbəyоv və Nəcəfqulubəy Vəliyеv bаşlаrınа һəvəskаrlаr cəm еdib 



Nərminə Ağayeva 

166 

 

tеаtrlаr vеrməyə bаşlаyırlаr. Bu şəхslərin tеаtr yоlundа çəkdikləri əzаb, 

uğrаşdıqlаrı ənvаi təһqirаt, fəһşlərin һеç biri vəsfə gələsi dеyildir” [1, s.21].  

Bеləliklə, kеçən əsrin 80-ci illərinin sоnlаrındаn Bаkıdа tеаtr “аz-çох 

sаbit bir truppа” һаlınа düşüb, “tеаtrın һəvəskаr dövründən çıхıb tədricən 

prоfеssiоnаllаşmаğа dоğru inkişаf” еtməyə bаşlаdı. Məһz bu zаmаn tеаtrın 

аyrı-аyrı tаmаşаlаrı bаrədə məqаlə yаzаn müəlliflər yeni mətbuat 

səhifələrində mеydаnа çıхdı və оnlаrın sаyı gеtdikcə аrtmаğа bаşlаdı.  

1890-1920-ci illər ərzində Məmmədsаdıх Axundov, Səfərəli Vəlibəyоv, 

Еynəli Sultаnоv, Аğаlаr Vəzirоv (Sаləddin), D.А.Şахtахtinski, Hаşımbəy 

Vəzirоv, Hüseyn Minаsаzоv, Rəһimbəy Məlikоv, Qurbаnəli Şərifоv, 

Mеһdibəy Hаcınski, Mir Abbas Mir Bаğırоv, Səfər Bəyzаdə, Hаcı İbrаһim 

Qаsımоv, Cаmо Hacınski, Аğаdаdаş Həсənоv, Məmmədəli Sidqi Səfərоv, 

Хəlil İbrаһimоv, Əziz Şərif və bаşqаlаrı “Kаspi”, “Bакu”, “Bакinскiye 

известиya”, “Bакинеtс”, “Закавказyе”, “Закавказскаya речь”, “Тiflisskiy 

listok”, “Şərqi rus”, “Sədаyi Qаfqаz”, “Tərcümаn”, “İrşаd”, “Həyаt”, “Təzə 

һəyаt”, “Аçıq söz”, “İttiһаd”, “İqbаl”, “Tərəqqi”, “İttifаq”, “Sədа”, “Həqiqət”, 

“Sədаyi һаqq”, “Bəsirət”, “Zənbur”, “Sоvqаt” və s. qəzеtlərdə tеаtr tаmаşаlаrı 

һаqdа məqаlələrini çаp еtdirmişlər. Öz ictimаi-siyаsi istiqаməti, mütərəqqi 

mövqеyi ilə əlаqədаr olarаq sənət və ədəbiyyаt qаrşısındа yüksək tələblər 

qоyаn “Əkinçi” qəzеtində, “Mоllа Nəsrəddin” jurnаlındа dа tеаtr bаrədə 

yаzılаr çаp оlunurdu. Həttа idеyа istiqаməti, məfkurəvi mövqеyi etibаrilə 

ziddiyyətli оlаn qəzеtlərdə də, о cümlədən “Kəşkül” qəzеtində də yаzıçılаrın 

əsərləri, еləcə də һəyаt və fəаliyyətləri bаrədə yаzılаr vеrilirdi. “Müsyö Jоrdаn 

və dərviş Məstəli şаһ” kоmediyаsının tаmаşаsı bаrədə yаzılmış ilk 

rеsеnziyаlаrdаn biri də məһz “Kəşkül” qəzеtində nəşr оlunmuşdu.  

XIX əsrin sonu və XX əsrin əvvəllərində Azərbaycan ziyalıları mətbuata 

olan ehtiyacın artdığını görərək ana dilində qəzet və ya jurnallar çıxarmaq 

üçün dəfələrlə hökumət dairələrinə müraciət edirlər. Lakin  çar hökuməti 

Azərbaycan mətbuatının da inkişafına maneçilik törədirdi. Bu dövr 

Azərbaycan mətbuatının inkişafında Naxçıvanda doğulmuş maarifçi ziyalı 

Məhəmmədağa Şaxtaxtlının müstəsna xidmətləri olmuşdur.  

O, 1846-cı ildə qədim türk yurdu olan və “sahib-mənsəb ziyalılar 

yurdu”, “Naxçıvanın elm və mədəniyyət mədrəsəsi” kimi böyük şöhrət 

qazanmış Şahtaxtlıda anadan olub. 1860-cı ildə Naxçıvan şəhər qəza ibtidai 

məktəbini bitirən Məhəmmədağa 14 yaşında ikən Tiflis klassik 

gimnaziyasında təhsilini davam etdirib. O, 1871-ci ildə Almaniyanın Leypsiq 

Universitetinin Tarix, fəlsəfə və hüquq fakültəsində ali təhsil alıb. 1873-1875-

ci illərdə Parisdə yaşayıb, sonra Tiflisə qayıdıb. Xaricdə təhsil alan və Avropa 

mədəniyyətini mükəmməl öyrənən ilk görkəmli Azərbaycan ziyalılarından 

olan Məhəmmədağa Şahtaxtlıya, təsadüfi deyildi ki, “ilk avropalı 

azərbaycanlı”, – deyə xitab edirdilər.  



Məhəmmədağa Şahtaxtlı milli düşüncə, yeni məktəb, yeni əlifba  

və mətbuatın yaradıcısı kimi 

 

167 

 

O, bir müddət “Moskovskiye vedomosti” qəzetinin əməkdaşı və 

İstanbulda xüsusi müxbiri işləmiş, 1891-1893-cü illərdə “Kaspi” qəzetinin 

müvəqqəti redaktoru olmuşdur. Akademik İsa Həbibbəylinin yazdığı kimi,  

“müşahidələrin göstərdiyi kimi, 1893-cü ildə Məhəmmədağa yenidən 

Türkiyəyə qayıtmış, ...1894-cü ildə Naxçıvana gəlmiş, ata yurdu Şahtaxtıda 

olmuşdur. O, bu səfəri zamanı bir çox naxçıvanlı ziyalılarla görüşmək, 

ünsiyyət yaratmaq imkanı əldə etmişdi” [5]. 1898-ci ildə Azərbaycan dilində 

“Tiflis” adlı qəzet çıxarmağa çalışmış, lakin çar senzurası buna icazə 

verməmişdir. O, yenidən Avropaya getmiş, 1902-ci ildə Parisdə yaşamışdır. 

Fransa kollecində və Ali təcrübə təhsil məktəbində Şərq dillərindən dərs 

demişdir. Sorbonna universitetində professor P.Passinin rəhbərliyi ilə fonetika 

sahəsində tədqiqat aparmış, Fransa Maarif Nazirliyinin fəxri diplomunu 

(1901) almışdır. 1902-ci ildə o, Tiflisdə “Qeyrət” adlı mətbəə açmış və 1903-

cü ildən etibarən “Şərqi-Rus” qəzetinin nəşrinə başlamışdır. M.Şahtaxtlı 

qəzeti tərəqqinin üç amillərindən biri hesab edərək yazırdı:“Avropa əhli 

deyirlər: məxluqatın tərəqqisinə bais olan şeylər üç qismdir: əvvələn məktəb, 

ikincisi qəzet, üçüncüsü teatrdır” [4]. “Şərqi-Rus” iki ildən az bir müddət çap 

olunmasına baxmayaraq, Azərbaycan ictimai fikir tarixində, milli 

mətbuatımızın tarixində böyük bir hadisə idi. ”Şərqi-Rus“ qəzeti mətbuat və 

ictimai fikir tariximizdə mühüm rol oynamışdır. Şahtaxtlı yaratdığı qəzetin 

ətrafına ilk gündən dövrünün işıqlı, zəkalı qələm sahiblərini toplayırdı. Bu 

qəzet Azərbaycanda Qərb standartlarında çap olunan Şərq qəzeti idi;  qəzetin 

əsas məqsədi türk-müsəlman əhalisini maarif və mədəniyyətə cəlb etmək idi. 

Az müddət ərzində ”Şərqi-Rus“ bütün türkdilli xalqların qəzeti kimi şöhrət 

qazanır, yaxın-uzaq mətbuatın diqqətini cəlb edir. Şahtaxtlı bu qəzetdə aydın 

dillə, milli təəssübkeşliyi ilə millətin dərdi-sərindən söz açır.  

Onun ”Şərqi-Rus“da ”Qəzetnəfəs“ imzası ilə dərc etdirdiyi 50-dən artıq 

məqaləsi dövrünün aynası kimi cəmiyyətdəki geriliyi, avamlığı və bunun 

səbəblərini cəsarətlə göstərir, mövhumatçılığı, dini fanatizmi,qadın əsarətini 

ustalıqla damğalayırdı. Məhəmmədağa Şaxtaxtlının “Şərqi-Rus”un fəaliyyəti 

ilə XX əsr Azərbaycan milli mətbuatının tarixində yeni dövr başlandı; 

həmçinin “Molla Nəsrəddin” jurnalının da yaranmasının da təməli qoyuldu. 

Naxçıvan ədəbi mühitinin görkəmli nümayəndələrindən biri kimi şair-

dramturq Hüseyn Cavid də XX əsrin ilk qəzetinin nəşrini alqışlayanlardan biri 

olmuşdur. Qəzetin nəşr olunduğu illərdə Cənubi Azərbaycanda-Urmiyədə 

müvəqqəti yaşayan görkəmli sənətkar Tiflisdən uzaqlarda olmasına 

baxmayaraq, qəzetin ən fəal oxucularından biri idi M.Şaxtaxtli Cəlil 

Məmmədquluzadənin Tiflis ədəbi fəaliyyətinə və mətbuat tarixinə gəlməsinə 

də səbəb olmuşdur. Onun baş redaktoru olduğu “Şərqi-Rus” qəzeti məşhur 

“Molla Nəsrəddin” jurnalının sonrakı fəaliyyəti üçün ciddi əsas yaratmışdır.  



Nərminə Ağayeva 

168 

 

Mirzə Cəlilin ömür-gün yoldaşı Həmidə xanım ”Mirzə Cəlil haqqında 

xatirələrim“ kitabında yazır: “1903-cü ildə Tiflisdə Mirzə Cəlil təsadüfən 

Məhəmmədağa Şahtaxtlı ilə görüşüb. Məhəmmədağa o zaman nəşr etdirdiyi 

”Şərqi-Rus” qəzetində Mirzə Cəlili işləməyə cəlb etmiş, o da razılıq verib 

qalmışdır“. Sonralar Mirzə Cəlil yazırdı: “Onu deyə bilərəm ki, o əsrdə və o 

şərait içində heç bir kəsin cürəti ola bilməzdi ki, qələmi ilə azad olsun və 

hökumətin istibdadı ilə mübarizə aparsın... Hətta yadımdadır ki, müsəlman 

arvadlarına savadın və təhsilin lüzumu barəsində Məhəmmədağa tərəfindən 

qəzetdə yazılmış bir məqalədə “qadın azadlığı” kimi iki kəlmənin üstə 

müsəlmanlar içində böyük danışıq törədi”. 1905-ci ilin əvvəllərində Şahtaxtlı 

öz mətbəəsini Cəlil Məmmədquluzadəyə və Ömər Faiq Nemanzadəyə verir və 

özü də Tiflis gimnaziyasında dərs deməyə başlayır. M.Şahtaxtlı M.F. 

Axundovdan başlayan maarifçilik hərəkatının davamçısı olaraq milli düşüncə, 

yeni məktəb, yeni əlifba və mətbuatın yaradılmasında əzmlə çalışırdı. 

M.Şahtaxtlının sosial məzmunlu əsərləri içərisində görkəmli İran 

maarifşisi, publisist və dövlət xadimi Mirzə Mülkün xana həsr olunmuş beş 

məqaləsini xüsusilə fərqləndirmək lazımdır. Bu silsilə yazılarda maraqlı taleyi 

olan, zəmanəsinin qabaqcıl adamlarından biri kimi tanınan, ziyalı və vətəndaş 

mövqeyi ilə seçilən, M.F. Axundovla uzun illər dostluq əlaqələri saxlayan 

diplomat Mirzə Melkum xanın müfəssəl tercümeyi-halı verilmişdi. Mirzə 

Melkum xan XIX əsrin sonları, XX əsrin əvvəllərində İran həyatının 

yeniləşməsi, avropalaşması uğrunda mübarizə aparan görkəmli maarifçi və 

dövlət xadimi idi. İran cəmiyyətinin həyatında mütərəqqi dəyişikliklərə nail 

olmaq Mirzə Mülküm xanın ən böyük arzularından biri idi. İnkişaf etmiş 

ölkələrin köməyi olmadan bu cür inkişafa heç cürə nail olmağın 

mümkünsüzlüyünü o, öz əsərlərində yazır və İran gənclərinin kütləvi surətdə 

xarici ölkələrdə ali təhsil almağa göndərmək ideyasını irəli sürürdü. 

M.Şahtaxtlı Mirzə Mülküm xanı “ziyalı fars” adlandıraraq, onun tərəqqi və 

mədəniyyət uğrunda mübarizəsinə dəstək verirdi [6].    

Məhəmmədağa Şahtaxtlı Azərbaycan Xalq Cumhuriyyəti dövründə 

vətənə qayıdaraq Bakı Universitetində Şərq dilləri və ədəbiyyatından 

mühazirələr oxumuşdur. Onun dilçiliklə bağlı elmi fəaliyyətində əlifba 

islahatı mühüm yer tutur. O, bu sahədə məşhur mütəfəkkir Mirzə Fətəli 

Axundovun yolunu davam etdirmiş, əlifba islahatı ilə bağlı ilk dəyərli tədqiqat 

əsəri olan “Təkmilləşdirilmiş müsəlman əlifbeyi” kitabını 1879-cu ildə 

Tiflisdə nəşr etdirmişdir. Azərbaycan əlifbasının daha da sadələşdirilməsi, 

latın qrafikalı əlifbaya keçid sahəsindəki çoxillik səmərəli fəaliyyəti, çap 

etdirdiyi orijinal əlifba layihələri Məhəmmədağa Şahtaxtlının dilşünaslıq 

sahəsində görkəmli alim olduğunu göstərir. 

Böyük mütəfəkkir öz yaradıcılığında milli istiqlaliyyətə maneçilik 

törədən psixoloji-mənəvi, sosial-ictimai və başqa məsələləri təqdim və tənqid 

edən, milli oyanışa xidmət edən görkəmli maarifçilərdən biri idi. O, 



Məhəmmədağa Şahtaxtlı milli düşüncə, yeni məktəb, yeni əlifba  

və mətbuatın yaradıcısı kimi 

 

169 

 

məqalələrində uca ideallara qarşı çıxan əngəlləri təhlil edir, onların aradan 

qaldırılması yollarını düşünürdü. “Hər millət mərifət ilə yaşar, cəhalət ilə yox 

olar” [6], – deyən Məhəmmədağa Şahtaxtlı yaradıcılığında öz milləti haqqında 

narahat duyğu və problemləri əks etdirmiş, onların həlli istiqamətində 

mücadilə aparmışdır.  

Onun əlifba islahatı istiqamətindəki yorulmaz fəaliyyəti də xalqının 

inkişafına göstərilən xidmətlər sırasında olduqca qiymətlidir. Bu mənada, 

görkəmli alim Azərbaycan ictimai fikir tarixində həm də əlifba islahatçısı kimi 

şöhrət qazanmışdır. Məhəmmədağa Şahtaxtlı Azərbaycan elmi, ədəbi və ictimai 

fikir tarixində daşıdığı mühüm xidmətlərə görə dövlət səviyyəsində şəxsiyyəti 

hörmətlə yad edilən və yaradıcılığı öyrənilən simalardan biridir. Əsrin 

əvvəllərində xalqın milli-mənəvi inkişafı uğrunda hərəkat başlamışdı. Bu 

gəlişmələrdən ruhlanan böyük ədib yazırdı: “Güman edirəm ki, bütün 

müsəlman ziyalıları, həmçinin ümumiyyətlə, zəhmətkeş, tərəqqiyə can atan 

kiçik xalqımızın inkişafının insanpərvər dostları məni müdafiə edəcək və bu 

işin mədəni əhəmiyyətini layiqincə anlaya biləcəklər” [2].  

 

 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Azərbaycan  Türk Teatrının müxtəsər tarixçəsi. Bakı, 1923. 

2. Məhəmmədağa Şahtaxtlı: taleyi və sənəti (məqalələr). Bakı: Nurlan, 2008. 

3. Fəridə Xudiyeva. Məhəmmədağa Şahtaxtlının maarifçilik fəaliyyəti və 

pedaqoji ideyaları. Avtoreferat. Bakı, 2022, s.9. 

4. Əbülfəz Quliyev. Məhəmməd Ağa Şahtaxtlının publisistikası. Bakı: Elm 

və təhsil. 2016. 

5. İsa Həbibbəyli. Məhəmmədağa Şahtaxtlı. Bakı: Elm və təhsil, 2011. 

6. Hüseynov Şirməmməd. Mətbu irsimizdən səhifələr. Bakı. "Çənlibel", 2007. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Nərminə Ağayeva 

170 

 

Narmina Aghayeva 

 

     Mahammadaga Shahtaktli as the creator national thought, 

                    new school, of a new alphabet and press 

 

Key words: Mahammadaga Shakhtakhtli, “Shargi-Rus”, press 

history, educational movement, intelligentsia of Nakhichevan 

The article examines the outstanding achievements of the 

enlightener-intellectual Mahammadaga Shakhtakhtli, a native of 

Nakhchivan, in the development of the Azerbaijani press of the 19th 

century. As a follower of the educational movement started by M.F. 

Akhundov, M. Shakhtakhtli worked decisively to create a national thought, 

a new school, a new alphabet and press. The author shows that the 

newspaper “Shargi-Rus”, which he created, played an important role in the 

history of printing and public opinion. 

 

 

 

 

Нармина Агаева 

 

Махаммадага Шахтахтли, как создатель  

национального мышления, новой школы,  

нового алфавита и прессы 

       

Ключевые слова: Махаммадаги Шахтахтли, «Шарги-Русь», 

история печати, просветительское движение, интеллигенция 

Нахичевани 

В статье рассматриваются выдающиеся заслуги просветителя-

интеллигента Махаммадаги Шахтахтли, уроженца Нахчывана, в 

развитии азербайджанской прессы XIX века. Будучи последователем 

просветительского движения, начатого М.Ф.Ахундовым, М.Шахтахтли 

решительно работал над созданием национальной мысли, новой школы, 

нового алфавита и печати. Автор подтверждает, что созданная им газета 

«Шарги-Русь» сыграла важную роль в истории печатного дела и 

общественного мнения. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 171-179 

 

171 

 

Turanxanım Şirzadova  

AMEA-nın Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

“Muğamşünaslıq” şöbəsinin böyük elmi işçisi 

sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru  

sirzadovaturanxanim@mail.ru 

UOT 781  

 

NAXÇIVAN MADDİ MƏDƏNİYYƏT NÜMUNƏLƏRİNİN 

KONSEPTUAL ƏSASI  

 

Xülasə: Təqdim edilən məqalədə Naxçıvan maddi mədəniyyət 

nümunələri konseptual fikrin daşıyıcısı mövqeyindən işıqlandırılır. Qeyd 

edilir ki, Gəmiqaya təsvirləri, Kültəpədən tapılmış qablar, şəddə və vərni kimi 

xalça məmulatları, Yusif Küseyr oğlu, Möminə xatın türbələri Naxçıvanın 

qədim tarixi, burada yaşayan insanların dünyagörüşü, inamı ilə bağlı 

məlumatlarla yanaşı, vizual şəkildə özünü büruzə verən vahid konseptual 

fikrin bu ərazidə yarandığı və yayıldığı məkanlardan biri kimi təzahür etdiyini 

ön plana çəkir.  

Məqalədə eyni zamanda Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin 

kompozisiya quruluşunun və rəng koloritinin dekorativliyin, yəni “zahiri” 

tərəfin işıqlandırılmasına deyil, ruhi təşəkkülə və prosesə qoşulmağa sövq 

edən “batini” tərəfin fəallaşmasına impuls verən bədii ifadə vasitələri olması 

haqqında məlumat verilir.  

Açar sözlər: Naxçıvan, konseptual fikir, ahəngdarlıq, Gəmiqaya, 

Kültəpə, Yusif Küseyr oğlu, Möminə xatın, səkkizbucaqlı 

 

Dünyanın yaranışı, dual mənaların müxtəlif üsullarla təzahürü keçmiş 

haqqında məlumat verən, indiki zamanı xarakterizə edən və gələcəyi 

proqnozlaşdıran vahid konseptual fikirlə bağlıdır. Bəşəriyyətin hələ erkən 

çağlarından mövcud olan bu konseptual fikir əsas etibarilə maddi, eləcə də 

mənəvi mədəniyyət nümunələrinin bədii ifadə vasitələrində özünü büruzə 

verərək dövrümüzə gəlib çatmışdır. Bu mənada, indiki dövrdə maddi və 

mənəvi mədəniyyət nümunələrinin müxtəlif sahələrin mütəxəssisləri 

tərəfindən daha dərindən araşdırılması və təbliğ edilməsi zamanın 

çağırışlarından biri kimi öz əksini tapır. Belə ki, maddi və mənəvi mədəniyyət 

nümunələri Azərbaycan xalqının qədim tarixə və zəngin ənənələrə malik bir 

xalq olduğunu, Azərbaycan torpağının, o cümlədən də Naxçıvanın sakral bir 

məkan olmasını sübuta yetirən başlıca dəlillərdir.   

Mənbələrlə tanışlıq göstərir ki, insanların gerçəklik haqqında 

topladıqları biliklər ilkin mərhələdə səs, söz, jest, həndəsi işarələr, 

kompozisiya quruluşu, rəqəm və rəng kimi bədii ifadə vasitələri ilə 



Turanxanım Şirzadova  

 

172 

 

qavranılmış [8] və genetik yaddaş vasitəsilə digər nəsillərə ötürülmüşdür. Bu 

onunla əlaqədardır ki, qeyd edilən bədii ifadə vasitələri dünyanı daha tez və 

aydın şəkildə dərk etməyə, eyni zamanda ruhi yüksəlişə və prosesə nüfuz 

olmağa zəmin yaradan impulsvericilər idi. Bu mənada, Naxçıvan maddi 

mədəniyyət nümunələrinin bədii ifadə vasitələrini “batin-zahir” 

münasibətlərinin təzahürü, nisbət, tarazlıq, ahəngdarlıq timsalında özünü 

büruzə verən konseptual fikrin daşıyıcıları kimi qiymətləndirmək olar.  

Araşdırmalar göstərir ki, mədəniyyət tarixində ruhi dərketmə prosesi 

din, fəlsəfə və bədii mədəniyyət daxil olmaqla üç əsas axında qovuşur və bu 

üç əsas axın qarşılıqlı şəkildə biri digərində özünü büruzə verir. Tədqiqatçı 

T.S.Vıqotskiy qeyd edirdi ki, “dünyanın bədii təfəkkür yolu ilə dərkinin bir 

qolu müdrikliyi dərketmə təliminə istiqamətlənərək fəlsəfə ilə əlaqələndirilir. 

Bu nəzəriyyənin başlıca mövqeyi dil və incəsənətin inkişafı və fəaliyyəti 

arasında analogiyada olmasındadır” [4, 29]. 

Lakin xüsusi vurğulamaq lazımdır ki, din və fəlsəfə ruhi dərketmənin 

sonrakı mərhələlərini təşkil edirdilər. Belə ki, ruhi dərketmənin ilkin 

mərhələsi bədii təfəkkürlə əlaqədar idi. Təsadüfi deyil ki, tədqiqatçı 

D.M.Uqrinoviç “qədimdə dünyanın dərkində bədii mədəniyyətin, xüsusilə də 

musiqinin rolunu izah edərkən, onları daimi mövcud olan sirlərin açılmasına 

aparan, insanı substansionallığa yaxınlaşdıran yollardan biri kimi” [7, 6] 

qiymətləndirirdi. İrəli sürülən bu mövqe bədii mədəniyyətin, eləcə də 

musiqinin həm də dinlə bağlılığını göstərir.  

Bədii mədəniyyət başlıca olaraq informasiyanı qoruyub saxlayan və 

yayan işarə sistemləri vasitəsilə dərketmə və ötürmə funksiyasını daşıyır. 

Naxçıvan maddi mədəniyyətinin tədqiqi də göstərir ki, bu nümunələrin 

vasitəsilə konseptual fikrin ötürülməsi üçün spesifik “dil”ə ehtiyac 

duyulmuşdur. Bu səbəbdən yaradıcı insanlar bədii ifadə vasitələrinin 

köməyindən faydalanmışlar. Belə ki, verbal dildən, yəni sözlə ifadə edilmədən 

daha öncə mövcud olan bu “dil” konseptual fikirlə yüklənmiş məlumatın 

mahiyyətinin dərk edilməsinə və mədəni informasiyanın ötürülməsinə xidmət 

göstərmişdir. Yəni, bu “dil”in vasitəsilə insanlar danışıq dilinin imkanları 

çərçivəsinə sığmayan informasiyanı ötürə bilirdilər. Bu informasiyanın 

bütövlükdə musiqi başlanğıcı ilə, Azərbaycan mədəniyyətində “hal-əhval”dan 

yaranan bilik kimi təzahür edən muğamla, ali mənada isə ahəngdarlıqla 

bağlılığını qeyd etmək xüsusilə vacibdir.  

Aparılan araşdırmalardan bu nəticəyə gəlmək olar ki, dünyagörüşü 

mövqeyinin dəyişilməsi keçmiş dövrə aid edilən maddi mədəniyyət 

nümunələrinin daşıdığı konseptual fikri qavramaqda maneələr yaradır. Bu da 

keçmiş dövrün dünyagörüşünün “irrasional” düşüncə tərzinə, ruhi dərketməyə 

kökləndiyi halda, indiki dövrün dünyagörüşünün “rasional” düşüncəyə, maddi 

tərəfə istiqamətlənməsi ilə əlaqədardır. Halbuki tarixə nəzər yetirsək görərik 

ki, həm bəşəriyyətin yaranmasının ilkin dövrləri, həm də orta əsrlər ali fikrin 



Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası 

 

173 

 

yayımlanmasının ən fəal dövrləri olmuşdur. Belə ki, məhz bu dövrlərdə dünyanın 

vahid bir sistem kimi dərk edilməsi mərhələsi yaşanılmışdır. Bu mənada, deyə 

bilərik ki, bütövlükdə Azərbaycan, xüsusilə də Naxçıvan dünyanın vahid bir 

sistem kimi qavranılması mərhələsinin yaşandığı məkanlar idi. Təsadüfi deyil ki, 

məhz bu dövrlərdə meydana gələn maddi mədəniyyət nümunələri vahidliklə 

bağlı dünyagörüşünün təsiri altında ruhi təşəkkül, dərketmə və yaradıcılıq 

timsalında prosesə qovuşmağa yol açırdı.  

Mənbələrlə tanışlıq göstərir ki, bəşəriyyətin ilkin dövrlərində və eləcə 

də orta əsrlərdə yaradılmış maddi mədəniyyət nümunələrinin mahiyyətinin 

dərk və izah edilməsi üçün müvafiq “açar”ın olması vacib şərtdir. Bu kimi 

məsələlərin araşdırılmasında “açar” qismində Azərbaycan elmi fikrində ilk 

dəfə olaraq tədqiqatçı, musiqişünas Sevil Fərhadova tərəfindən irəli sürülmüş 

“şüur konsepsiyası”nın çıxış etməsini vurğulamaq xüsusilə vacibdir. Belə ki, 

bu konsepsiya vasitəsilə nəinki ənənəvi irsin müxtəlif sahələrinə, eləcə də 

ümumbəşər mədəniyyətinə aid bir çox suallara aydınlıq gətirmək mümkündür. 

Bunu nəzərə alaraq, Naxçıvan ərazisində aşkar edilmiş maddi mədəniyyət 

nümunələrinin mahiyyətini “şüur konsepsiyası”, Şərq dünyagörüşü ilə bağlı 

“batin-zahir” münasibətləri mövqeyindən işıqlandırmaq mühüm əhəmiyyət 

kəsb edir.  

Xatırlatmaq yerinə düşər ki, konseptuallıqla bağlı məlumatın dərk 

edilməsi mövzusu Rus elmi fikrində də araşdırılmışdır. Bu mənada, tədqiqatçı 

A.B.Kosarevanın “insan şüurunda baş verən proseslərin mədəniyyətin 

transformasiyasını, mədəniyyətin isə, öz növbəsində psixi proseslərdə 

dəyişikliklərin getməsini təhrik etdiyini” [5] vurğulaması diqqəti cəlb edir. 

Bütün bunlar onu göstərir ki, ruhi biliyi çatdıran dili anlamaq, kodlaşdırılmış 

məlumatları izah etmək üçün məsələyə “idrak prinsipi” (S.M.Fərhadova) 

mövqeyindən yanaşmaq vacibdir.  

Mənbələrlə tanışlıq göstərir ki, Naxçıvanın qədim tarixə malik sakral 

məkan olmasını sübuta yetirən bir sıra maddi mədəniyyət nümunələri 

mövcuddur ki, onların vasitəsilə həm də bu məkanın vahid konseptual fikrin 

yarandığı ərazilərdən biri kimi qəbul edilməsi mümkünləşir. Məsələn, 

Gəmiqaya təsvirləri, Kültəpədən tapılmış gil məmulatlar, şəddə və vərni kimi 

xovsuz xalça nümunələri, eləcə də Naxçıvan memarlıq abidələri bütün bu 

qeyd edilənlərə misaldır.   

Aparılan araşdırmalar göstərir ki, qədim dövrün yaradıcı insanları 

adətən konseptual fikri maddi mədəniyyət nümunələrində müəyyən bədii 

ifadə vasitəsini - kompozisiya quruluşunu, ornamenti, rəng koloritini ön plana 

çəkməklə çatdırmağa çalışırdılar. Lakin bu həmin maddi mədəniyyət 

nümunəsində özünü büruzə verən konseptual fikrin vahidliyini dərk etməkdə, 

eləcə də bu nümunəni yaradan insanların ruhi təşəkkül prosesinin 

mərhələlərini yaşamalarında və tamaşaçını da bu prosesə cəlb etmələrində 

maneəyə çevrilmirdi. Ruhi təşəkkül prosesinin mərhələlərinin yaşanması və 



Turanxanım Şirzadova  

 

174 

 

prosesə cəlb edilmənin nümunələrindən biri kimi, Gəmiqaya təsvirlərini misal 

göstərmək olar.  

Tədqiqatçı, professor Vəli Əliyev “Gəmiqaya abidələri” adlı 

mənbəsində qeyd edir ki, “Azərbaycanda ibtidai incəsənət 3-6 min il bundan 

əvvəllər tunc dövründə xüsusilə, onun orta və sonrakı mərhələlərində özünün 

çiçəklənmə dövrünü keçirmişdir. İbtidai incəsənətin bu yüksəliş mərhələsi 

Gəmiqaya təsvirlərində özünü daha parlaq şəkildə göstərmişdir” [1, 25].  

Aparılan araşdırmadan bu fikrə gəlmək olar ki, “dördüncü geoloji 

dövrdə yaranmış və əsasən sərt sıldırımlı qayalıqlardan ibarət” [1, 25] 

Gəmiqaya yalnız tədqiqatçının bənzətməsi kimi “nəhəng daş büt” deyil, həyat 

və inamla bağlı olan fikirləri, eyni zamanda dünyanın dərk edilməsi, “biliklə 

nurlanmaq” üçün ruhi təşəkkül yolunun zirvəsinə doğru addımlayan qədim 

dövrün insanının yaradıcılıq prosesini vizual şəkildə əks etdirən bir abidə 

olmuşdur.  

Diqqəti cəlb edən cəhət odur ki, tədqiqatçı Vəli Əliyev Gəmiqaya 

təsvirlərinin bəzilərini Günəşə sitayişlə əlaqələndirmişdir. Bu da bilavasitə 

“biliklə nurlanma”nın vizual yolla təzahürlərindən biri idi. Məsələn, 21-ci 

qaya üzərində heyvanat aləmi ilə bağlı təsvirin maraqlı bir kompozisiya 

əsasında həllini tapdığını vurğulayan tədqiqatçı yazır: “Gəmiqaya üçün səciyyəvi 

keçi rəsmlərindən fərqli olaraq, bu rəsmlər bir növ dağ kəli və yaxud öküz 

təsvirini xatırladır. Onların başı üzərində buynuz əvəzinə dairə verilməsi istər-

istəməz diqqəti cəlb edir. Heyvanın buynuzlarının bu şəkildə verilməsi təsadüfi 

olmayıb, müəyyən inamla bağlı semantik məzmun kəsb edir. Çox ehtimal ki, 

qədim Naxçıvan tayfalarının əsas inamlarından olan Günəşə sitayişlə bağlıdır. 

Görünür qədim totemlər həm də günəşin yer üzərində daşıyıcıları sayılmışdır. Bu 

təsvirlərdə sanki insanların həyatının qorunması, onlara işıq, həyat üçün istilik, 

hərarət və gələcək arzulanır” [1, 30]. 

Tədqiqatçı 22-ci qaya üzərindəki kompozisiyada da Günəşə sitayişlə 

bağlı təsvirlərin əksini tapdığını vurğulayır: “Günəş rəmzi sayılan dairənin 

içərisində çərxi-fələk (od) nişanı həkk olunmuşdur. Bu işarədən solda yerləşən 

sxematik rəsm günəşə, oda sitayiş edən adam təsvirinə bənzəyir. Sanki o, 

oturmuş vəziyyətdə əllərini yuxarı qaldıraraq bu müqəddəsliklər qarşısında 

sitayiş edir” [1, 30]. 

Göründüyü kimi, Gəmiqaya təsvirlərindəki günəş və od simvolları 

tədqiqatçı tərəfindən ətraflı şəkildə işıqlandırılmışdır. Lakin düşünürük ki, bu 

simvollar “işıq, həyat üçün istilik” kimi xarakterizə edilərkən yalnız “zahiri”, 

görünən tərəfi deyil, eyni zamanda qlobal mənada qavranılan “biliklə 

nurlanma”nı ifadə etmişdir. Biliyin vahidliyinin vizual yolla olduğu kimi, 

akustik yolla da özünü büruzə verdiyini nəzərə alsaq deyə bilərik ki, 

Gəmiqaya təsvirlərində bilavasitə “hal-əhval”dan yaranan biliyin səsli 

təzahürü olan muğam fenomenin izlərinə təsadüf etmək mümkündür. Belə ki, 



Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası 

 

175 

 

mahiyyət baxımından muğam dərketmə prosesinin, “biliklə nurlanma”nın, 

yaradıcılıq fəaliyyətinin səs vasitəsilə təzahürüdür.   

Dünyanın dərkində mühüm rol oynayan bədii ifadə vasitələrindən biri 

də rəngdir. Kültəpə şirli qabları nümunəsində rəngin konseptual fikrin 

daşıyıcısı kimi təzahür etməsinə nəzər yetirək.   

Tədqiqatçı Nəsir Rzayev “Qədim dövr Azərbaycan incəsənətinin bəzi 

məsələləri (e.ə.VIII-I minillik)” adlı məqaləsində yazır: “Tarixdən əvvəlki 

dövrdə Azərbaycanın keramika sənəti əsasən dulusçuluq sənətinin iki 

mədəniyyəti ilə xarakterizə olunmuşdur. Şirli keramikanın birinci 

mədəniyyəti Naxçıvan Muxtar Respublikasının ərazisi üçün xarakterikdir. 

Kültəpənin şirli qabları eneolit dövründə olduğu kimi, tunc və dəmir 

dövrlərində yaradılırdı. Tunc dövrünün bu nümunələri Qızıl-Vəng, Şahtaxtı, 

Şortəpə, Nəhədcir, Arafsa və Naxçıvan diyarının başqa məntəqələrində aşkar 

edilmişdir” [6, 150].  

İnkrustasiya olunmuş keramika mədəniyyəti haqqında fikrini bildirən 

tədqiqatçı vurğulayır ki, qədim dövrün rəssamlarının daim yaradıcılıq 

axtarışında olması, onların monoxromdan polixroma, “xətti obrazın rəngə, 

təsvirin sadə və primitiv təfsirindən daha mürəkkəbə doğru 

istiqamətlənməsində” [6, 154] öz əksini tapmışdır. Tədqiqatçı yazır: “Onların 

imkanları əvvəllər dulusçuluq sənətinin inkişafında mütərəqqi əksini tapan 

qara şirli keramikanın texnologiyası ilə məhdudlaşırdı. Lakin qədim rəssamlar 

bu texnologiyanın imkanları çərçivəsində rəngli dünyaya, polixromluğa və 

rəngarənglik dünyasına ilk pəncərələrini açdılar - bu qara məmulatların ağ 

kütlə ilə inkrustasiyası idi. İnkrustasiya mədəniyyəti tunc dövrü Azərbaycan 

rəssamlarının böyük kəşfi idi” [6, 154].  

İrəli sürülən fikirdən göründüyü kimi, tədqiqatçı qara məmulatların ağ 

kütlə ilə inkrustasiyasına xüsusilə diqqət yetirmişdir. Fikrimizcə, monoxromdan 

polixroma doğru istiqamətlənmənin səbəbi qədim dövrün rəssamlarının həyatı 

“batin-zahir” münasibətləri mövqeyindən dərk etmələri ilə bağlı idi. Başqa sözlə, 

həyatın “batin-zahir” münasibətləri əsasında qavranılması qədim dövrün 

rəssamlarının yaradıcılıq axtarışlarına çıxmasına bir növ təkan vermişdir. Bu 

mənada, Kültəpə şirli qablarını həyatın görünən, “zahir”i və görünməyən, 

“batin”i tərəflərinin qarşılıqlı əlaqəsi timsalında vizual şəkildə qara məmulatların 

ağ kütlə ilə inkrustasiyası əsasında əksini tapan nümunələr kimi qiymətləndirmək 

olar. Görünən, “zahir”i və görünməyən, “batin”i tərəflərin qarşılıqlı əlaqəsinin 

akustik yolla səsdə, muğam fenomenində təzahür etdiyini nəzərə alsaq, Kültəpə 

şirli qablarını da “muğam idrak prinsipi”nin (S.M.Fərhadova) təzahürləri sırasına 

aid edə bilərik.  

Qeyd etmək lazımdır ki, tunc dövründə yaradılan məmulatlar həm də 

rəssamların ruhi təşəkkül yolunda keçdikləri halları da əks etdirirdi. 

Düşünürük ki, qədim rəssamların rəngə biganə qalmamasının səbəbi də məhz 

bununla əlaqədardır. Bu mənada, qara fonda ağ kütlə ilə işlənmə texnikası 



Turanxanım Şirzadova  

 

176 

 

yüksək bədii zövqün göstəricisi olmaqla yanaşı, həm də “batin-zahir” 

nümunəsində bir-birinin əksi olan iki tərəfin birləşməsindən yaranan dual 

münasibətlərin, yəni konseptual fikrin, ruhi təşəkkül yolu, dərketmə, 

yaradıcılıq fəaliyyəti timsalında prosesə nüfuz olmaqla qazanılan biliyin 

vizual təzahürü idi.  

Dünyanın dərkində mühüm rol oynayan digər bədii ifadə vasitəsi 

kompozisiya quruluşudur. Naxçıvan memarlıq abidələrinin həndəsi işarələr 

əsasında qurulan kompozisiyasının nümunəsində konseptual fikrin vizual 

təzahürlərinə nəzər yetirək.   

Mənbələrlə tanışlıq, Azərbaycanda ilk memarlıq məktəbinin 

yaranmasının Naxçıvan memarlıq məktəbi ilə əlaqəli olduğunu göstərir [2, 8]. 

Aparılan araşdırmalar bu nəticəyə gəlməyə imkan verir ki, Naxçıvan 

memarlıq məktəbinə aid nümunələr, xüsusilə də türbələr, ziyarətgahlar başlıca 

olaraq həndəsi işarələrdə əksini tapan vahid konseptual fikrin vizual təzahür 

üsulu kimi qavranılmışdır. Belə ki, həndəsi işarələr qədim və orta əsrlərin 

rəssamlarının və memarlarının dünya haqqında vahid konseptual mətni dərk 

etmələri üçün bir əlifba idi.  

Xüsusi qeyd etmək lazımdır ki, Naxçıvan memarlıq məktəbi sırf Şərq 

dünyagörüşünün prinsiplərini əks etdirir. Bunu memar Əcəmi Əbubəkr 

oğlunun memarlıq abidələrinin kompozisiyalarını yaradarkən Şərq 

dünyagörüşü üçün xarakterik olan iki bir-birinə əks tərəfin qarşılıqlı əlaqəsi 

konsepsiyasını əsas götürməsində izləmək mümkündür.  

Yusif Küseyr oğlu və Möminə xatın türbələri Şərq dünyagörüşünün, 

“batin-zahir” münasibətlərindən yaranan və ali mənada qavranılan 

ahəngdarlığın vizual təzahürləridir. Tədqiqatçı, professor Əbdülvahab 

Salamzadə Yusif Küseyr oğlu türbəsinin quruluşu haqqında bunları qeyd edir: 

“Abidə yeraltı sərdabədən və yerüstü qülləvari hissədən ibarətdir. Planda 

abidənin yerüstü hissəsi daxildən və xaricdən səkkizbucaqlı şəklindədir” [2, 

10]. Məsələyə konseptuallıq mövqeyindən yanaşdıqda belə fikrə gəlmək olar 

ki, türbənin məhz səkkizgüşəli quruluşda yerinə yetirilməsi təsadüfi deyil. Belə 

ki, səkkizgüşə orta əsrlərdə yaradılan bir çox bədii mədəniyyət və memarlıq 

sənəti nümunələrində istifadə edilən həndəsi işarə idi.  

Mənbələrlə tanışlıq göstərir ki, ““8” rəqəmi İlahinin əsas atributu olaraq bir 

çox xalqlarda zaman və məkanda sonsuzluğu ifadə edir”di [3, 341].   

Səkkizgüşəli quruluş İslam mədəniyyətində geniş yayılmışdır. “Rub al-

hizb adlanan müsəlman simvolu səkkizgüşəli ulduz əmələ gətirən, iki bir-birinin 

üstünə bənd edilmiş dördbucaqlıdan ibarətdir. Rub Quranda istifadə edilir, ona 

eyni zamanda bir sıra bayraqların və emblemlərin üzərində təsadüf etmək 

mümkündür” [9].   

Mövcud fikrə görə, səkkizgüşəli quruluş “türk xalqlarının səkkiz qolunu 

təşkil edir” [10]. Qeyd etmək lazımdır ki, səkkizgüşəli ulduzun dərin mənası 

ictimai xadim Heydər Camal tərəfindən də açıqlanmışdır. Onun fikrincə, 



Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası 

 

177 

 

“Quranda Allah qeyd edir ki, onun səma taxtı səkkiz mələk tərəfindən aparılan 

səkkizgüşədən ibarətdir. Buna görə də türbələr, ziyarətgahlar səkkizguşəli 

quruluşda tikilmişlər və səkkiz qapıdan ibarətdirlər” [10].   

Konseptual fikrin vizual təzahürü Möminə xatın türbəsinin 

nümunəsində də mövcuddur. Belə ki, abidənin “Yeraltı sərdabə hissəsi planda 

onbucaqlıdır” [2, 18] fikrində onbucaqlı quruluşun konseptuallıqla 

bağlılığının ön plana çıxarılması buna nümunə ola bilər.  

Diqqəti cəlb edən cəhət odur ki, Möminə xatın türbəsinin kompozisiya 

quruluşunda Şərq dünyagörüşü ilə bağlı olan “batin-zahir” prinsipinin bir sıra 

təzahür üsullarına təsadüf etmək mümkündür. Bu təzahür üsullarından birini 

professor Əbdülvahab Salamzadənin “Möminə xatın türbəsinin əsas hissəsini 

təşkil edən yerüstü abidə xaricdən 10 güşəli, daxildən isə dairəvidir” [2, 23] 

fikrində aydın şəkildə izləmək olar.  

“Əcəmi Əbubəkr oğlu və Naxçıvan memarlıq abidələri” mənbəsində 

“zahir-batin” prinsipinin digər təzahürlərinə də rast gəlmək mümkündür. Buna 

misal olaraq professor Əbdülvahab Salamzadənin abidəni “monumental 

zəriflik” formulu ilə müəyyənləşdirməsi diqqəti cəlb edir. Belə ki, 

tədqiqatçının “türbə kompozisiya etibarı ilə olduqca monumental olduğu 

halda, ayrıntıları zərif işlənmiş tikintidir” [2, 26]; “Kompozisiyanın belə həlli 

ola bilsin ki, türbənin qadın xatirəsinə həsr edilməsi ilə əlaqədardır” [2, 27] 

fikirləri bu formulun aydın şəkildə izahını verir. Qeyd etmək lazımdır ki, 

“monumental zəriflik” formulunda “zahir-batin” münasibətləri də öz əksini 

tapmışdır. Belə ki, “zahir”i tərəfin monumentallıqla, yəni “kişi” başlanğıcı, 

“batin”i tərəfin isə zərifliklə yəni “qadın” başlanğıcı ilə əlaqələndirilməsinin 

nümunəsində iki bir-birinə əksin ahəngdar şəkildə səsləşməsini, yəni “ikinin 

tək”ini (S.M.Fərhadova) izləmək olar ki, bu da muğam fenomeninin digər 

təzahür üsullarındandır.  

Qeyd edilənlərdən bu nəticəyə gəlmək olar ki, araşdırılan maddi 

mədəniyyət nümunələri üzərindəki təsvirlər, bu nümunələrin rəngi və 

kompozisiya quruluşu bilavasitə Naxçıvanın qədim tarixi, burada yaşayan 

insanların dünyagörüşü, həyat tərzi, inamı haqqında məlumat verən 

informasiya daşıyıcılarıdır. Bu kimi informasiya daşıyıcılarının izah 

edilməsində düzgün istiqamətin seçilməsi Naxçıvanı konseptual fikrin 

yarandığı və yayıldığı məkanlardan biri kimi işıqlandırmaqla yanaşı, bu qədim 

məkanla bağlı bir çox izah edilməyən məsələlərə aydınlıq gətirilməsinə zəmin 

yarada bilər.  

 

 

 

 

 

 



Turanxanım Şirzadova  

 

178 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Əliyev V.H. Gəmiqaya abidələri. Bakı: Azərnəşr, 1992, 79 s. 

2. Salamzadə Ə. Əcəmi Əbubəkr oğlu və Naxçıvan memarlıq abidələri. 

Bakı: İşıq, 1976, 83 s.  

3. Алекперов А. Тюрки Азербайджана (древность и раннее 

средневековье). Баку: Şərq-Qərb, 2011, 560 с.  

4. Выготский Л.С. Психология искусства. Москва: Педагогика, 1987, 

344с. 

5. Косарева А.Б. Психологические механизмы культуры // Альманах. 

СанктПетербург, вып.1,  

htpp://www.anthropology.ru/ru/texts/kosareva/studia01 09.html) 

6. Рзаев Н.И. Некоторые вопросы искусства Азербайджана древнего 

периода (VIII-I тысячелетия до н.э.). // Исследования и материалы по 

архитектуре и искусству Азербайджана. Баку: АНАз.ССР, 1966, 

с.133-168. 

7. Угринович Д.М. Искусство и религия. Москва: Политиздат, 1983, 79 

с. 

8. Фархадова С.М. Принцип не конкретного как источник духовного 

знания // Müasir Fəlsəfə, Elm, və Mədəniyyət: postqeyri-klassik 

epistemologiya. (Respublika konfransının materialları 18 may 2011). 

Bakı, Təknur. 2011. s. 396-405.  

9. https:// ru.m.wikipedia.org>wiki 

10. https://vestikavkaza.ru>analytics 

 

 

 

 

 

Turankhanım Shirzadova  

 

Conceptual basis of Nakhchivan material culture samples 

 

Keywords: Nakhchivan, conceptual idea, harmony, Gamiqaya, 

Kultepe, Yusif Kuseyr oghlu, Momina khats, octaqonal 

In the presented article, examples of Nakhchivan material culture are 

analyzed from the point of view of the bearer of the conceptual idea. It is noted 

that Gamiqaya images, pots found in Kultepe, carpets products such as shadda 

and verni, tombs of Yusif Kuseyr oghlu, Momina khats along with 

information about the ancient history of Nakhchivan, the worldview and belief 

of the people living here, it shows that this area is one of the places where a 

unified conceptual idea that manifests itself visually is created and spread. 



Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası 

 

179 

 

The article also notes that the compositional structure and coloring of 

samples of material culture Nakhchivan are not only manifestation of 

decorativeness, which is associated with the external side, but are means of 

artistic expression, which encourage the activation of the internal side, which 

gives impetus to spiritual formation and inclusion in the process. 

 

 

 

Туранханым  Ширзадова  

 

Концептуальная основа образцов материальной культуры 

Нахичевани 

 

Ключевые слова: Нахичевань, концептуальная мысль, гармония, 

Гемигая, Кюльтепе, Юсиф Кюсейр оглу, Момина хатын, 

восьмиконечность 

Представленной статье образцы материальной культуры 

Нахичевани изучаются с точки зрения носителей концептуальной 

мысли. В статье подчеркивается, что наскальные изображения Гемигая, 

горшки, найденные в Кюльтепе, ковровые изделия, такие как шедде и 

верни, архитектурные памятники, такие как Юсиф Кюсейр оглу, 

Момина хатын выводят на первый план не только информацию, которая 

связана с древней историей Нахичевани, мировоззрением, верованием 

проживающих здесь людей, но и то, что эта территория является одним 

из мест, где рождается и распространяется единая концептуальная 

мысль.  

В статье так же отмечается, что композиционная структура и 

колорит образцов материальной культуры Нахичевани являются не 

только проявлением декоративности, которая связана с «внешней» 

стороной, а являются средствами художественной выразительности, 

которые побуждают  к активизации «внутренней» стороны, которая дает 

импульс к духовному становлению и включению в процесс.



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 180-183 

 

180 

 

Гюльрена Мирза 

Институт архитектуры и Искусства НАНА  

доктор философии по искусствоведению, доцент. 

  li5613na@gmail.com 

УДК 7.06 

 

ВЫДАЮЩИЕСЯ ПРЕДСТАВИТЕЛИ СЕЛА ШАХТАХТЫ 

 

Аннотация: Село Шахтахты, название которого переводится как 

Трон Шаха, расположено на границе с Ираном, на левом берегу Араза, в 

35 км от города Нахчыван. Оно прославилось как родина Гусейн 

Джавида, академика 

Зарифы Алиевой и целой плеяды выдающихся деятелей науки, 

культуры, образования, дипломатии, медицины, носящих фамилию 

Шахтахтинских. 

Как показали археологические раскопки, в конце бронзового и 

начале железного веков в Шахтахты была стоянка древнего человека. 

Здесь были обнаружены орудия труда, предметы поклонения, оружие и 

украшения. 

Шахтахты был одним из древних центров культуры расписной 

керамики и изделий из металла. Здесь также сохранились памятники 

средневековья. 

Поселок входил во владения знаменитой нахчыванской бекской 

династии Шахтахтинских. Их родословная прослеживается со времен 

внука Чингис - хана Хулагу- хана. 

Ключевые слова: Нахчыван, Шахтахты, Мамедага 

Шахтахтинский, Бехбудбек Шахтахтинский, Эльмира Шахтахтинская  

 

Великий представитель выдающегося рода Раси-заде, Гусейн 

Джавид гордился своей малой родиной - Шахтахты, откуда были его 

предки. Многие представители рода Раси-заде послужили на благо 

своему отечеству, были людьми образованными и талантливыми. Отец 

и братья Гусейна Джавида получили духовное образование, младший 

брат был учителем, публицистом и революционером. Поэт – философ и 

основатель национальной романтической драматургии, Гусейн Джавид 

был путеводной звездой для многих представителей азербайджанской 

интеллигенции. 

Также в Шахтахты родилась видный офтальмолог, академик 

Зарифа Алиева, супруга общенационального лидера Азербайджана 

Гейдара Алиева и мать Президента Ильхама Алиева, а также ее брат, 

видный деятель медицины, организатор научно-медицинской 

mailto:li5613na@gmail.com


Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

181 

 

кардиологической системы, заслуженный деятель науки, лауреат 

Государственной премии Азербайджана Тамерлан Алиев, 

представлявший азербайджанскую науку во многих странах мира. 

9 февраля 2010 года был открыт дом-музей владетельных беков 

селения Шахтахты, в экспозиции которого два зала и две 

вспомогательные комнаты [3]. Здесь собрано более 150 экспонатов: это 

сведения о выдающихся представителях этого древнего рода – рукописи, 

фотографии, книги, отражающие их богатую историю. Также в 

экспозиции находятся живописные работы народного художника 

Азербайджана Эльмиры Шахтахтинской и ее сына, известного 

художника Алтая Садыхзаде. 

От природы, наделенные острым системным умом и 

амбициозностью, восприимчивостью к иностранным языкам, сильным 

волевым характером и склонностью к общественной деятельности, 

многие из рода Шахтахтинских получили европейское образование и 

изрядно потрудились на благо азербайджанской науки, культуры, 

образования [4]. Среди них надо назвать следующих: 

Асадулла Бек Шахтахтинский (фольклорист и переводчик), Нематулла 

Бек Шахтахтинский (один из первых в Азербайджане специалистов по 

технологии металлов, инженер-металлург), Бехбуд ага Шахтахтинский 

(выдающийся дипломат), Мухаммед ага Шахтахтыли (великий публицист, 

востоковед, лингвист, педагог и общественный деятель), Адиля 

Шахтахтинская (одна из первых женщин-профессоров медицины 

Азербайджана), Исасултан Шахтахтинский (ученый, журналист и 

общественный деятель), Хамид Бек Шахтахтинский (просветитель, педагог), 

Абульфат ага Шахтахтинский (военный, общественный деятель), Лейла 

Шахтахтинская (первая азербайджанская женщина, получившая 

образование за рубежом) [2]. Один из младших представителей этого рода, 

неоднократно посещавший Нахчыван, занимавший в конце 1990-х годов 

пост представителя НАТО в России, руководитель миссии ОБСЕ в Баку, 

французский дипломат Алексис Шахтахтинский с благодарностью 

получил азербайджанский паспорт из рук Президента Ильхама Алиева. 

Он прикладывает немало усилий для пропаганды азербайджанских 

реалий за рубежом. Его дед Мухаммед Шахтахтинский, вынужденный 

бежать из Советского Азербайджана, так как был заключен в 

Баиловскую тюрьму, сумел выжить в эмиграции, в Париже. Отец 

Мухаммеда Шахтахтинского Алибек Мамедкулибек оглу Агаджик и вся 

их родня владели бекским титулом и большими землями по наследству 

от предков Ильханов (XIII век), потомков Чингисхана [4]. 

Разносторонняя деятельность этой фамилии продолжалась и в 

советское время. Из них выросли выдающиеся химики, физики, биологи, 



 

 

 

медики, педагоги, художники. Особенно хочется отметить художницу 

Эльмиру Шахтахтинскую, создавшую изобразительную энциклопедию 

азербайджанской культуры [1]. Ее отец Габибулла Шахтахтинский 

(доктор химических наук, профессор), а также братья - Мухаммед 

Шахтинский (доктор физико-математических наук, профессор), Тогрул 

Шахтахтинский (доктор химических наук, профессор), стали 

академиками Академии Наук Азербайджана. 

 

 

 

Литература: 

 

 

1. Qacar Gülrəna. Elmira Şahtaxtinskaya.Sərvət."Sərq-Qərb", Bakı, 2013, 

104 s  

2. Quliyev Musa. Şahtaxtinskilər: tariximizdə və taleyimizdə. Əcəmi 

nəşriyyatı, Naxçıvan, 2010 

3. Uzaq düşən gəmilərin kapitanları - Şahtaxtlılar. Azərbaycan qazeti. 

31.08.2014 

4. Мирза Гюльрена. Алексис Шахтахтинский - представитель НАТО 

в  России. Баку, Журнал Azerbaijan İRS.1999 (2-3) 

 

 

 

                                                                                 Gulrena Mirza  

 

Outstanding representatives of the village of Shahtakhti 

 

Key words: Nakhchivan, Shahtakhti, Mamedaga Shahtakhtinsky, 

Behbud bek Shahtakhtinsky, Elmira Shahtakhtinskaya 

The village of Shakhtakhty, whose name translates as the Throne of the 

Shah, became famous as the birthplace of Huseyn Javid, academician Zarifa 

Aliyeva and a whole galaxy of prominent figures in science, culture, 

education, diplomacy, edicine, bearing the name Shakhtakhtinsky. 

As archaeological excavations have shown, at the end of the Bronze and 

beginning of the Iron Ages there was a site of ancient man in Shakhtakhty. 

Shakhtakhty was one of the ancient centers of the culture of painted ceramics 

and metal products. Monuments from the Middle Ages have also been 

preserved here. The village was part of the possession of the famous 

Nakhchivan Bey dynasty of the Shakhtakhtinskys. Their ancestry can be 

traced back to the time of Genghis's Khan grandson, Hulagu Khan. 

 



Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

183 

 

Gülrəna Mirzə 

 

Şahtaxti kəndinin görkəmli nümayəndələri 

 

Açar sözlər: Naxçıvan, Şahtaxtı, Məmmədağa Şahtaxtınski, 

Behbudbəy Şahtaxtınski, Elmira Şahtaxtinskaya  

 

Adı “Şahın taxtı” kimi tərcümə olunan Şahtaxtı kəndi Hüseyn Cavidin, 

akademik Zərifə xanım Əliyevanın və Şahtaxtinski adını daşıyan görkəmli 

elm, mədəniyyət, təhsil, diplomatiya, tibb xadimlərinin doğulduğu yer kimi 

məşhurlaşdı. 

Arxeoloji qazıntıların göstərdiyi kimi, tunc dövrünün sonu və dəmir 

dövrünün əvvəllərində Şahtaxtıda qədim insan məskəni olmuşdur. Şahtaxtı 

boyalı keramika və metal məmulatları mədəniyyətinin qədim mərkəzlərindən biri 

olmuşdur. Burada orta əsrlərə aid abidələr də qorunub saxlanılmışdır. Kənd 

Şahtaxtinskilərin məşhur Naxçıvan bəylər nəslinin mülkiyyətinə daxil idi. 

Onların əcdadını Çingizin nəvəsi Xan Hülaku xanın dövrünə aid etmək olar. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

II HİSSƏ 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 185-193 

185 

MEMARLIQ TARİXİ  VƏ NƏZƏRİYYƏSİ,  ABİDƏLƏRİN BƏRPASI 

Malahat  Eynullayeva 

Azerbaijan University of Architecture and Construction 

Deputy Dean of the Faculty of Architecture, 

 Ph.D., Assoc. professor 

melahet-m2000@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11350980UDC 721.01 

ARTSTIC AND ARCHITECTURAL APPEARANCE OF CULTURAL 

AND  EDUCATIONAL BUILDINGS OF SUMGAIT CİTY 

Summary: The architectural development of modern public buildings and 

facilities in the cities of Azerbaijan is closely related to different periods of the 

country's development and the socio-economic changes taking place here. As it 

is known, the creation and spread of each new type of building and facility is due 

to socio-political requirements dictated by a certain era. Starting from the 20s of 

the 20th century, as in other republics of the former Soviet Union, the newest and 

most diverse types of buildings and facilities that meet the requirements of the 

ruling ideology of that time in connection with the new conditions began to be 

built. Raising the cultural level and educating the population of the republic on a 

massive scale was one of the leading problems of the young Soviet ideology of 

that time. For this purpose, massive cultural and educational buildings were 

designed in all cities of the country, including Sumgait. 

Key words: architecture, buildings and facilities, cultural and 

educational buildings, cultural palaces 

The architectural development of modern public buildings and facilities in 

the cities of Azerbaijan is closely related to different periods of the country's 

development and the socio-economic changes taking place here. As it is known, 

the creation and spread of each new type of building and facility is due to socio-

political requirements dictated by a certain era. Starting from the 20s of the 20th 

century, as in other republics of the former Soviet Union, the newest and most 

diverse types of buildings and facilities that meet the requirements of the ruling 

ideology of that time in connection with the new conditions began to be built. 

Raising the cultural level and educating the population of the republic on a 

massive scale was one of the leading problems of the young Soviet ideology of 

that time. For this purpose, massive cultural and educational buildings and 

facilities were designed in all cities of the country. 

mailto:melahet-m2000@mail.ru


 

186 

 

In Soviet architecturenew types of buildings were created, which include 

the comprehensive cultural (performance and leisure) service of the populationhe 

cried. These buildings ca new man who directs his attention to the assimilation of 

cultural valuesyear of formationpeople related tos creativity fwere buildings 

perceived as a process of activity. They are club, culture house, culture palacewas 

named after ı. Mcultural and educational buildings met the various cultural needs 

of the population and specialized in activities in the field of culture, art and 

education. Maximize the number of cultural and educational centers as 

multifunctional buildingsi functionswas performing. 

The development of cultural and educational buildings had a strong 

impact on the urban planning and architecture of Azerbaijani cities. The 

construction of workers' clubs, cultural palaces, cinemas, museums was the 

leading and main direction of the social life of that time. The construction of 

these buildings created a fundamentally different urban environment that did 

not resemble the concept of architecture of public buildings that was still 

generally accepted at that time. However, the importance of cultural and 

educational buildings as a means of artistic expression in the formation of 

Azerbaijani architecture and urban planning has not yet been understood at 

that level.Cultural houses and palaces were built in Baku during the third five-

year period and in almost all cities of Azerbaijan after World War II. A brief 

comment on the architecture of the buildings, which played an important role 

in shaping the appearance of Baku in the mid-1920s and 1930s and expressed 

the creative positions and trends of that period, would be appropriate. After 

the establishment of Soviet power in Azerbaijan in 1920, extensive 

construction works began to be carried out. Residential, administrative and 

public buildings, clubs and culture houses were built in the central part of 

Baku and its provinces. General trends in the architecture of cultural buildings 

built in those years are noticeable. One of them was the complete rejection of 

past architectural traditions, the search for new traditions [1, p. 197]. 

In those times, the architectural trend called constructivism, whose main 

motto is "economy, profit, beauty", was widespread. The style of 

constructivism was based on the laconicism of form and volume, using the 

great possibilities of reinforced concrete. Proponents of constructivism 

believed that in modern conditions, the artist should spend his talent not on 

the creation of individual works of art (frames, sculptures), but on the 

development of objects used by millions of people (books, furniture, clothing, 

cars, machines, etc.). They thought that the task of the artist is not to depict 

the material world, but to create it, "construct it". The emergence of the term 

constructivism is related to this. However, constructivism was mainly formed 

in architecture. General trends are evident in the architectural appearance of 

public buildings built in that period, including cultural palaces. The most 

noticeable of them was the rejection of the past and the search for innovation. 



Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

187 

 

Bayil, Surakhani, Karashahr built by brothers L. and A. Vesnin in Baku, etc. 

cultural palaces can be considered among the perfect examples of this type of 

buildings both in terms of architecture and planning. 

These examples were examples for the architecture of cultural palaces 

built in Sumgayit a little later, in 1940-1960. An example of this is the cultural 

house named after Kirov built in Sumgayit. The exterior appearance of this 

culture house was decided on the basis of the contrast of smooth wall surfaces 

and rectangular window openings according to the principles typical of the 

constructivist style, and it is completely devoid of decorative elements. 

The logic of spatial solutions, the accuracy of the functional 

organization of the interior space, and the efficient use of the territory combine 

the architecture of the constructivist-style cultural palaces and houses. The 

architecture of their external appearance is characterized by the laconicism 

achieved by simple means of expression, the tectonic authenticity of 

architectural forms devoid of any decorative means, the bold application of 

construction materials (reinforced concrete, glass, standard elements) and 

methods that are new to Baku architecture. 

In the artistic image of most of the mentioned buildings, innovation 

manifests itself as an attempt to respond to the functional purpose arising from 

the requirements of the Soviet Union era. The special dynamism of their 

symmetric or asymmetric spatial compositions resulted from the selection of 

territorial areas. The freedom of the internal plan solutions of these buildings, the 

contrast of smooth concrete and glass surfaces, the variety of shapes of the 

skylights, and the raising of the first floor on supports were also related to the 

mentioned requirements. In the formation of the architectural appearance of most 

of these constructivist buildings, the architect who created them could be felt.   

 However, despite the common features mentioned in the architecture of 

the constructivist-style cultural palaces built in Baku, they are quite individual. 

The composition of their architectural masses is determined by the logic of the 

volume-spatial solution, which is more expressive in some buildings (for 

example, the cultural house in Bayil), and relatively simple in others (for example, 

the cultural palace in Black City). The basis of the internal planning of the 

Constructivist-style cultural palaces is the precise division of functionally 

connected spaces. The logic of connecting the internal volumes found its external 

expression in the architectural structure of the facades [10. p.168].  

The influence of factory architecture can be felt in the artistic appearance 

of most of Baku's constructivist cultural palaces, as in the case of buildings of this 

type built at about the same time in large industrial cities of the country, mainly 

in workers' settlements. Their forms are not only laconic, but also decided in a 

"naked" way, deliberately devoid of any decorative design. 



 

188 

 

However, the "dryness" of the external appearance of some of the 

buildings of that style in Baku is slightly reduced by means of conveniently 

located balconies. In the architectural solution of cultural palaces of Sumgayit 

city, although the general design principles characteristic of this type of 

buildings are observed in the planning solutions of Baku cultural palaces, a 

number of different features are observed in their architectural appearance. In 

our opinion, this can be explained by the fact that the design and construction 

process of the city's cultural and educational buildings coincided with a 

slightly later period and the general changes that occurred in the country's 

architecture during this period.  

 In the mid-1930s, a gradual transition from constructivism to "Stalin's 

empire" took place in Soviet architecture. This period of transition can be 

called post-constructive. Some buildings of this period with rich exterior decor 

kept the structural basis in their plan solution. "Soviet monumental classicism" 

as a whole was formed at the end of the 1930s. In the 30s of the 20th century, 

in Soviet architecture, this architectural trend, which was characterized by 

pompous, solemn and monumental appearance and became famous under the 

name "Stalin's empire", glorified the idea of a totalitarian structure. Buildings 

were richly decorated with columns and statues. In the artistic design of the 

buildings, special importance was attached to the Soviet symbols - five-

pointed stars, sickle, and sculptural images of workers. Soviet monumental 

classicism, known as "Stalin's empire", was the dominant direction in the 

architecture, monumental and decorative arts of the former USSR from the 

mid-1930s to the mid-1950s. This trend replaced efficiency and 

constructivism and spread in the country during the period of Stalin's 

leadership - especially in the post-war period. 

This style continued the classical traditions, gave preference to the 

creation of magnificent images, had the characteristics of socialist 

neoclassicism, and gradually attempted to increase the scale and spread 

symmetrical solutions, and was characterized by stylization and historicism 

(academicism). 

The mid-1930s was a period of serious changes in the direction of 

Azerbaijan's architecture. A planned and in-depth study of the national 

architectural heritage of Azerbaijan has begun. The attempt to search for 

national uniqueness developed in parallel with constructivism, classicism and 

eclecticism in that period and caused a certain contrast in the architectural 

heritage of the city [10, p. 179]. 

The "Stalin empire" that dominated the architecture of the USSR at that 

time combined with the attempt of national searches in the architecture of 

Azerbaijan and led to the creation of public buildings with a unique style in 

which classical forms were applied. 



Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

189 

 

 The search for national and classical originality in architecture is in 

Baku, as well as in Azerbaijan's Ganja, Nakhchivan, Sumgayit, etc. led to the 

construction of a number of important public buildings with an individual 

architectural appearance in their cities. In that period, one of the interesting 

examples of the modern interpretation of classical traditions was in Sumgayit 

in 1954.talin empire"in styleis a cultural palace named after N.Narimanov. 

The facade of the palace, solved with classical columns, has the characteristic 

of stylization and historicism (academicism). 

At the end of 1950s, one of the interesting examples of the modern 

interpretation of oriental traditions in that periodIt is the building of the 

Central City Culture House built in Sumgayit.The arches used on the facade 

of the building give its architecture an oriental color. In the architecture of the 

building, which was decided in the national spirit, the arch sequence and main 

arch composition typical of eastern architecture was used. 

The end of this style was also quickly ended by the arrival of the 

standardized Soviet architecture, which was applied with some changes until 

the end of the Soviet state. Based on the typed projects, clubs, museums, 

culture houses were built in several cities of Azerbaijan, as well as in Sumgait. 

Based on the typed projects in various residential districts and industrial 

enterprises of Sumgait "Energetic",. "Builders". "May 28". "Friendship" 

culture houses were built. The external appearance of these cultural houses 

had almost no artistic-aesthetic features, and their architecture was designed 

for a purely functional purpose. This was natural, because following the 

direction of "economy in construction" adopted by the former USSR at that 

time, not only residential buildings, but also public buildings that could 

express the interiors of cities were built in Moscow, St. Petersburg, etc. of the 

Union. It was designed in the design institutes of the cities and found its 

application in the allied republics. At that time, in most cases, neither the 

regional characteristics of the place nor the conditions of urban planning were 

taken into account. 

Azerbaijan architect in the 1980sthere are attempts to return to national 

traditions. This has led to the construction of a number of public, including 

cultural and educational buildings in the cities of Azerbaijan, as well as in 

Sumgait. 

At that time, the interest of this directionexampleone of them is the 

Palace of Culture of Chemists (architect T. Khanlarov). This cultural palace 

was built in 1980s. This building, which has large volumes, faces the city 

boulevard with its main facade. The palace has a 1200-seat theater with a 

modern stage. This stage is intended for the setting of musical and dramatic 

performances. The rectangular hall of the Palace of Culture had a parterre with 

800 seats and an amphitheater with 400 seats. A sweeping staircase connects 



 

190 

 

the spacious vestibule to the second floor foyer. The emptying of the 

amphitheater also takes place from here. On the second floor, there is a small 

meeting room and club accommodation, which also connects to a separate 

gymnasium. 

The architectural solution of the palace, which uses national 

architectural forms and motifs of Azerbaijan, is quite interesting. The slightly 

elongated facade is solved by large steps of pylons that create a wide loggia. 

The facade space in the direction of the loggias is separated by arches that 

keep the logia cover [14.p. 199]. 

The row of arches, solved in a modern style, complicates the spatial 

perception of the facade, makes it more expressive. The ceiling of the loggia is 

divided into separate caissons (6x6 m) in the center of which hollows in the form 

of domes are made. Artificial light falls from these caissons to the loggia at night. 

In the general composition of the building, the volume of the stage, which 

is decorated with arches of different sizes, is of great importance. The main 

entrance to the building is solved asymmetrically and highlighted by pillars 

creating a portal. This entrance is led by a grand staircase that hangs over a large 

pool and runs the length of the building. The pool completes the overall 

composition and gives a lyrical look to the monumental and large-scale building. 

In the end, we can come to the conclusion that the artistic-architectural 

appearance of all cultural palaces and houses built in the cities of Azerbaijan, as 

well as in Baku and Sumgait, is a reflection of the architectural trends of their 

time, and they were built in the architectural styles that were in fashion in 

Azerbaijani architecture at the time of their construction. This once again proves 

that cultural-educational buildings, like public buildings, are distinguished by 

individual artistic features and are the leading type of their time. Their 

architectural appearance also reflects the essence of ideas of their time. 

 

 

 

Reference: 

 

On Azerbaijani architecture: 

 

1. Бретаницкий Л.С., Саламзаде А.В. Архитектура Советского 

Азербайджана. М., 1973 

2. Мамедбеков К.Г. Сумгайыт. Архитектурно-планировочное 

развитие. Баку, 1988  

3. Микаилова М.Н. Архитектура общественных зданий и сооружений 

Азербайджана 1970-1980-х годов. Авт. дис. на соискание 

канд.архитектуры. Баку, 1987 

4. Семенов – Прозоровский В. Первый опыт по планировке 



Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

191 

 

Абшеронского полуострова и Баку. В кн. “Опыт районной 

планировки в СССР”.  М., 1984 

5. Эфендизаде Р.М. Архитектура Советского Азербайджана.  М., 1986 

 

 On world architecture: 

 

6. Гаврилина А.А. Проектирование культурно-общественных 

комплексов с гибкой планировкой / А.А. Гаврилина. – М, 1979. 

7. Гельфонд А.Л. Архитектурное проектирование общественных 

зданий и сооружений / А.Л. Гельфонд. – М.: издательство 

«Архитектура-С», 2006.  

8. Зеликина Н.М. Формирование центров культуры в планировочной 

структуре городов.  Н.М. Зеликина. – М.: 1976.  

9. Милашевская Е.К. Клубы / Е.К. Милашевская, Н.Е. Прянишников, 

М.Р. Савченко. – М.: Стройиздат, 1990 

10. Новикова, Е. Б. Интерьер общественных зданий / Е.Б. Новикова. – 

М.: Стройиздат, 1991 

11. Цайдлер Э. Многофункциональная архитектура: пер. с англ. М. 2006 

12. Синицына И.А. Грамматика городского пространства: 

планировочные оси и сопряженные оценки территории // 

Architecture and Modern Information Technologies. 2023. № 1(62). C. 

197-212. 

13. Imad Al-Janabi, Mohammed Ahmed Al-Kubaisi,Sardasht S. Weli High 

Rise Buildings: Design, Analysis, and Safety: An Overview // 

International Journal of Architectural Engineering Technology. 2021. № 

8, P. 1-13  

14. Гагарина Е.С. Зеленая инфраструктура и экосистемные услуги в 

устойчивом развитии городов // Architecture and Modern Information 

Technologies. 2023. Т. 1. Вып. 62. С. 228-247 [Gagarina E.S. Green 

infrastructure, and ecosystem services in sustainable urban development 

// Architecture and Modern Information Technologies. 2023. Vol. 1. Iss. 

62. P. 228-247]. 

15. Алиев Ш.Т. Стратегические аспекты развития Cумгайыта в качестве 

индустриального центра (1970-1985 годы) // Аудит. 2019. Т. 3, Вып. 

25. С. 83-94 [Aliyev Sh.T. Strategic aspects of development of Sumgait 

as the industrial center (1970-1985) // Audit. 2019. Vol. 3. Iss. 25. P. 83-

94] 

16. Абдуллаева Ф.И., Колесников А.А. Архитектурные особенности 

формирования жилых комплексов // Инновационные научные 

исследования. 2022. Т. 4-1, Вып. (18). C. 69-83 [Abdullaeva F.I., 

Kolesnikov A.A. Architectural features for the formation of residential 

https://www.researchgate.net/profile/Imad-Al-Janabi?_sg%5B0%5D=3yy0Z-k_QKfZqyxd2yngzJhfTFvZEG5Zpq_3yOOtE6Bq56XOImMvvyRiDHSsC84RjaWATXM.GfSZsdpu8gfI4KlAKUdaOd65gx0VrmQLX_VzM-d6AeNT5JbEko2GnY9JwxBnvJQMLTSrhIcB3o5qq7QCe9zi1g&_sg%5B1%5D=iS67-vgiZ5dT4xGQMp5-G1-mAlAtCZgjj7Q03iZFFI8mg4eOGkAyqrMsYTRkHVuoWGuzatI.WoTWsBm4q4AWrlPTIKvykmnleQIfG-kpF1E6p7IJFpbkM6SvG-2GWuV5nfa3pMjoFIAhg_frQQBCOsG76917yw
https://www.researchgate.net/profile/Mohammed-Ahmed-Al-Kubaisi?_sg%5B0%5D=3yy0Z-k_QKfZqyxd2yngzJhfTFvZEG5Zpq_3yOOtE6Bq56XOImMvvyRiDHSsC84RjaWATXM.GfSZsdpu8gfI4KlAKUdaOd65gx0VrmQLX_VzM-d6AeNT5JbEko2GnY9JwxBnvJQMLTSrhIcB3o5qq7QCe9zi1g&_sg%5B1%5D=iS67-vgiZ5dT4xGQMp5-G1-mAlAtCZgjj7Q03iZFFI8mg4eOGkAyqrMsYTRkHVuoWGuzatI.WoTWsBm4q4AWrlPTIKvykmnleQIfG-kpF1E6p7IJFpbkM6SvG-2GWuV5nfa3pMjoFIAhg_frQQBCOsG76917yw
https://www.researchgate.net/profile/Sardasht-S-Weli?_sg%5B0%5D=3yy0Z-k_QKfZqyxd2yngzJhfTFvZEG5Zpq_3yOOtE6Bq56XOImMvvyRiDHSsC84RjaWATXM.GfSZsdpu8gfI4KlAKUdaOd65gx0VrmQLX_VzM-d6AeNT5JbEko2GnY9JwxBnvJQMLTSrhIcB3o5qq7QCe9zi1g&_sg%5B1%5D=iS67-vgiZ5dT4xGQMp5-G1-mAlAtCZgjj7Q03iZFFI8mg4eOGkAyqrMsYTRkHVuoWGuzatI.WoTWsBm4q4AWrlPTIKvykmnleQIfG-kpF1E6p7IJFpbkM6SvG-2GWuV5nfa3pMjoFIAhg_frQQBCOsG76917yw


 

192 

 

complexes // Innovative scientific research. 2022. Vol. 4-1. Iss. 18. P. 69-

83]. 

17. Багирова-Ибрагимли Г.А. Формирование и развитие 

промышленных территорий Баку и Aбшерона // Ученые Записки 

ААСУ, T. 1. С. 18-24 [Bagirova- Ibrahimli G.А. Formation and 

development of industrial territories of Baku and Absheron // Scientific 

Works of AUAC. 2017. Vol. 1. P. 18-24] 

 

 

 

 

 

Məlahət  Eynullayeva  

 

Sumqayit şəhərinin mədəni-maarif binalarinin  

bədii - memarliq  görkəmi 

 

Açar sözlər: memarlıq, bina və qurğular, mədəni-maarif binaları, 

mədəniyyət sarayları 

Azərbaycan şəhərlərində müasir ictimai bina və qurğuların memarlıq 

inkişafı ölkə inkişafinin müxtəlif dövrləri və burada baş verən sosial-iqtisadi 

dəyişikliklərlə sıx bağlıdır. Məlum olduğu kimi hər bir yeni tip bina və qurğuların 

yaranması və yayılması müəyyən dövrün diktə etdiyi sosial-siyasi tələblərdən 

irəli gəlir. XX əsrin 20-ci illərindən başlayaraq, keçmiş Sovetlər birliyinin digər 

respublikalarında olduğu kimi Azərbaycanda da yeni şəraitlərlə bağlı o dövrün 

hakim ideologiyasının zamanın tələblərinə cavab verən ən yeni və müxtəlif tipli 

bina və qurğular tikilməyə başlandı. Respublika əhalisinin kütləvi şəkildə mədəni 

səviyyəsinin qaldırılması və maarifləndirilməsi o dövrün gənc sovet 

ideologoyasinin öndə gedən problemlərindən biri idi. Bu məqsədlə ölkənin bütün 

şəhərlərində, o cümlədən Sumqayıtda kütləvi şəkildə mədəni-maarif binaları 

layihələndirildi.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Artstic and architectural appearance of cultural and educational buildings  

of Sumgait city 

 

193 

 

Малахат  Эйнуллаева 

 

Художественно-архитектурный облик культурно-

просветительских зданий города Сумгаит 

 

Ключевые слова: архитектура, здания и сооружения, культурно-

просветительские здания, дворцы культуры 

Архитектурное развитие современных общественных зданий и 

сооружений в городах Азербайджана тесно связано с различными 

периодами развития страны и происходящими здесь социально-

экономическими изменениями. Как известно, появление и распространение 

каждого нового типа зданий и сооружений обусловлено социально-

политическими требованиями, продиктованными определенной эпохой. 

Начиная с 20-х годов XX века, в Азербайджане, как и в других республиках 

бывшего Советского Союза, в связи с новыми условиями стали возводиться 

здания и сооружения самых новых и разнообразных типов, отвечающих 

требованиям времени господствующей идеологии того времени. Массовое 

повышение культурного уровня и просвещение населения республики 

было одной из ведущих проблем молодой советской идеологии того 

времени. С этой целью во всех городах страны, в том числе и в Сумгаите, 

были спроектированы массовые культурно-просветительские здания.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777 

Memarlıq Tarixi və Nəzəriyyəsi, Abidələrin Bərpası  Volume 24  №1 2024 194-198 

194 

 Murad Mir-Zada 

Halic University, Istanbul 

MA Candidate in Architecture, BArch RIBA Part 1 

muradmirzadeh@yahoo.com 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11349901UDC 72.03 

PRESERVATION PROPOSAL OF BODRUM MESIH PASHA 

MOSQUE (MYRELAION MONASTERY) IN ISTANBUL 

Abstract: After the conquest of Istanbul in 1453, most Byzantine 

structures were converted into mosques within the scope of the Deconstruction 

policy, but there are also church structures still actively used by Orthodox and 

Catholic communities. In this study, where the establishment processes of 

these historical structures serving two different civilizations and two different 

religions are examined, the social aspect of monastic life along with the 

architectural space layouts and historical interactions have been determined.  

Since the units belonging to the monastic organizations located within 

the boundaries of Istanbul disappeared over time and only the church 

structures have survived to the present the study examined the history and 

architectural features of Bodrum Mesih Pasha Mosque (Myrelaion 

Monastery), an analysis of the old restoration works, as well as its current 

state. 

Key words: Byzantine structures, monastery, restoration, Istanbul, 

architecture history.  

    Introduction: Among the Byzantine monasteries, one of the 

monasteries that attracts attention with its different architecture is the 

Byzantine Emperor Romanus I. Dec. It is the Myrelaion monastery founded 

by Lecapenus and currently serving as the Bodrum Messih Pasha Mosque.  

The Myrelaion Monastery was first mentioned by Pierre Gilles of Albi. 

Gilles, Emperor of the French, I. He stayed in Istanbul from 1544 to October 

1547, when he was sent by Francis for a scientific purpose and, in addition to 

his other work, collected systematic notes on the ancient ruins in the city. 

Although the exact boundaries of the ninth district of the city are still unknown 

today and are the subject of debate, it is known that it covers Laleli region and 

part of Aksaray (Striker, 1981). In accordance with Gilles' description, the 

Bodrum Mosque is also located right in the middle of the area known as the 

ninth district. The area where the Myrelaion Monastery is located is referred 

to in Byzantine sources as Blancha or Blanga, the place where the Lycus river 

flows into the Marmara Sea (Figure 1. (Striker, 1981). 

The infrastructure of the Bodrum Messianic Pasha Mosque was first 

examined by Wulzinger in 1913. Wulzinger, after detailed examinations, said 

mailto:muradmirzadeh@yahoo.com


Preservation Proposal of Bodrum Mesih Pasha Mosque  

(Myrelaion Monastery) in Istanbul 

 

195 

 

that the infrastructure, about which there are many opposing ideas, is part of 

Romanus' funeral church, and dates to the 10th century. he specified it as the 

first quarter of the century (Wulzinger, 1913). Wulzinger has never doubted 

that the infrastructure and the church are a homogeneous structure and that 

they were designed together and built on the same date (Wulzinger, 1913). 

However, some researchers have argued in the opposite direction since the 

masonry technique of the church and infrastructure is different (Striker, 1981). 

The Myrelaion Monastery and the church connected to it were built by 

Romanus as a funeral place for his family, and 6 people from the Decapeni 

family were buried here between 922-961 (Striker, 1981). First, Theodora, the 

wife of Romanus, was buried in Myrelaion Monastery in 922. Theodora was 

followed by her eldest son Christopher, who died in 931. in 946, his other son 

Constantine was buried in the same grave as his wife Helena, who died a little 

past the year 940. Finally, the body of Romanus, who died as a monk in exile 

in 948, was brought to the Myrelaion Monastery from the island of Prote to be 

buried next to his wife (Striker, 1981). Romanus, of course, is not the last 

Lecapeni to be buried in the monastery. in 961, the emperor 7. During the 

excavations carried out by Naumann, the graves were removed from the 

infrastructure and moved to another location. 

Information about the founding date and bani of the Bodrum Mosque is 

given in the book Hadikat-ul Cevami, the oldest systematic history of Istanbul 

Mosques, written by Hafiz Hüseyin Ayvansarayi in 1781 and published in 

1864. Considering that there are no other archival materials, the book can be 

expressed as the oldest Turkish source about structure. The monastery church, 

which continued its function until the conquest of the city, was converted into 

a mosque by the grand vizier of the period, Mesih Ali Pasha, in 1501 

(Ayvansarayi, 1781). In other words, the structure was built half a century 

after the conquest by Sultan II. It was converted into a mosque during the 

Bayezid period (1481-1512). Although Bodrum is called Messih Pasha 

Mosque in dedication to his banis, the name of Bodrum was given to the 

structure by the people because of its infrastructure. Although there are not 

many documents related to the period when the building was used as a mosque 

in the Ottoman archives, it is seen that it served continuously until the fire of 

1911, except for the repair times. After the fire of 1911, the structure, which 

remained dormant for a while, was repaired, and continued to serve as a 

mosque again. (Striker, 1981). As part of the Ottoman celebration policy, an 

altar, a wooden pulpit, and a cut stone minaret were added to the structure, 

which was converted into a mosque in 1501.  

The most comprehensive research on the architecture of Myrelaion was 

based on a study conducted by Striker in 1981.The main source where the 

building stages are systematically recorded on drawings was published by 



Murad Mir-Zada 

 

196 

 

Striker in 1981. in 1965, excavations related to the investigation of 

infrastructure were carried out by Rudolf Naumann thanks to drilling works 

on the eastern front. The cistern excavations were completed with drilling 

works in the direction of the north and east sides (Naumann, 1965).  

 

 

The current condition, damages, original condition, and improvement 

methods of the Bodrum Mesih Pasha Mosque, which has a different layout 

from all Byzantine monasteries located within and outside the borders of 

Turkey, were examined. No other monastic structure with a space layout 

similar to the monastery, consisting of a palace, rotunda, and church complex, 

has been identified. Although it contains features that can be detected in 

different structures, such as being built by an emperor and designed as a tomb 

structure, the monk is an example in terms of collecting wards, trapezes, and 

other monastery units in a single palace structure. The study, in which the 

damage and period analyses are carried out, the current condition is 

documented, and the intervention recommendations are interpreted, is 

intended to be a guide for more in-depth research. 

Methodology: It is aimed to study the monastery structures located 

within the boundaries of Istanbul, where all units except the main structures 

have succumbed to time and disappeared, to identify and document the 

monastery architecture.  Structures located in different cities and countries 

have been investigated within the scope of the study to determine the spatial 

patterns of monastic structures, which are mostly accessible to churches to this 

day. After examining the structures located outside Istanbul and the structures 

in Istanbul, an evaluation was made comparing the similar and different 

features of the Bodrum Mesih Pasha Mosque. 

Figure 1. Myrelaion Monastery 

(Paspates, 1877) 

Figure 2. Sectional 

Perspective (Striker, 1981) 
 



Preservation Proposal of Bodrum Mesih Pasha Mosque  

(Myrelaion Monastery) in Istanbul 

 

197 

 

The aim is to be able to develop intervention methods for the protection 

and transmission of the Bodrum Mesih Pasha Mosque, which is an example 

in terms of architectural space layout, to future generations. 

Result: After the studies aimed at determining the structures established 

within the city limits, monastic institutions established in other cities of the 

country outside the borders of Istanbul and in many countries, especially 

Greece, were examined in the layout, plan, and facade system. In the light of 

all the data and visual sources that have been identified, research studies have 

been carried out to determine and date the current condition and original state 

of Myrelaion Monastery, an important Byzantine monastery. 

 

 

 

Reference: 

 

1. Ayvansarâyî, H. (1781). Hadîkatü’l-cevâmi‘. İstanbul Câmileri ve Diğer 

Dînî-Sivil Mi‘mârî Yapılar (haz. Ahmed Nezih Galitekin), İstanbul. 

2. Naumann, R. (1966). ‘Bodrum Cami (Myrelaion) Kazısı, İstanbul 

Arkeoloji Müzeleri Yıllığı, İstanbul. 

3. Striker, C. (1981). ‘’ The Myrelaion (Bodrum Camii) in İstanbul’’ 

Princeton 

4. Wulzinger, K. (1925) Byzantinische Baudenkmaler zu Konstantinopel, 

Hannover 

 

 

 

Murad Mir-Zadə 

 

İstanbulda Bodrum Məsih Paşa Məscidinin (Mirelayon 

Manastırının) qorunması təklifi 

 

    Açar sözlər: Bizans tikililəri, monastır, bərpa, İstanbul, memarlıq 

tarix. 

Bizans binalarının əksəriyyəti 1453-cü ildə İstanbulun fəthindən sonra 

dekommunizasiya siyasətinə uyğun olaraq məscidlərə çevrilsə də, bunların 

arasında hələ də pravoslav və katolik icmaları tərəfindən fəal şəkildə istifadə 

olunan kilsə binaları var. İki fərqli sivilizasiyaya və iki fərqli dinə xidmət edən 

bu tarixi tikililərin təməl proseslərini araşdıran bu tədqiqat, memarlıq və tarixi 

qarşılıqlı əlaqələr ilə yanaşı, monastır həyatının sosial tərəfini də 

müəyyənləşdirir.  



Murad Mir-Zada 

 

198 

 

    Təəssüf ki, İstanbul sərhədləri daxilində yerləşən monastır 

strukturlarının növləri zamanla yoxa çıxmış və yalnız kilsə binaları günümüzə 

gəlib çatmışdır. Tədqiqat çərçivəsində Bodrum Məsih Paşa Məscidi`nin 

(Mirelayon Manastırı) tarixi, memarlıq xüsüsiyyətləri, bugünə qədər aparılmış 

bərpa işlərinin analizi və eyni zamanda hazırki vəziyyəti araşdırılmışdır. 

 

 

 

 

Мурад Мир-заде 

 

Предложение по сохранению мечети Мессия-паши Бодрум  

(Монастырь Мирелайон) в Стамбуле 

 

Ключевые слова: византийские сооружения, монастырь, 

реставрация, Стамбул, история архитектуры. 

Хотя большинство византийских построек были преобразованы в 

мечети в соответствии с политикой декоммунизации после завоевания 

Стамбула в 1453 году, среди них есть церковные постройки, которые до 

сих пор активно используются православными и католическими 

общинами. В этом исследовании, в котором изучаются процессы 

основания этих исторических построек, служащих двум разным 

цивилизациям и двум разным религиям, наряду с их архитектурной 

планировкой и историческим взаимодействием, также определяется 

социальный аспект монашеской жизни.  

Из-за того, что подразделения монастырских организаций, 

расположенных в границах Стамбула, со временем исчезли, и 

сохранились только церковные постройки. В рамках исследования были 

изучены история, архитектурные особенности мечети Бодрум Мессия-

паша (Монастырь Мирелайон), анализ старых реставрационных работ, 

проведенных на сегодняшний день, а также ее нынешнее состояние.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

ŞƏHƏRSALMA, LANDŞAFT VƏ DİZAYN        Volume  24  №1 2024    199-208 

 

199 

 

ŞƏHƏRSALMA, LANDŞAFT MEMARLIĞI VƏ DİZAYN 

 

Vəfa Cəfərova       

                                              AzMİU, bərpavə rekonstruksiya kafedrası 

                                                  memarliq uzre felsefe doktoru, dosent 

                                                                                  

Rəşad Huseynov 

 AzMİU, maqistr 

UOT 711.11 

                         

BƏRDƏ RAYONUNDA YENİ TİKİLİLƏR 

 

Xülasə: Məqalə, Bərdə rayonunda tikinti və memarlıq 

innovasiyalarında son zamanlar baş verən artımı araşdıraraq, yeni tikililərin 

həm şəhər mənzərəsinə, həm də rayonun sosial-iqtisadi quruluşuna 

transformativ təsirinə diqqət yetirir. Maraqlı tərəflərlə müsahibələr və iqtisadi 

təsirlərin qiymətləndirilməsi daxil olmaqla qarışıq metodlardan istifadə 

etməklə tədqiqat rayonun inkişaf trayektoriyasında əsas tendensiyaları 

müəyyən edir. Tapıntılar memarlıq və şəhərsalmada daha geniş qlobal 

tendensiyaları əks etdirən bina dizaynlarında davamlılıq və texnoloji 

inteqrasiyaya doğru əhəmiyyətli dəyişiklikləri ortaya qoyur. Tədqiqat iş 

yerlərinin yaradılması, təkmilləşdirilmiş infrastruktur və sakinlər üçün həyat 

keyfiyyətinin yaxşılaşdırılması kimi bu tikinti layihələrinin yaratdığı müsbət 

iqtisadi dalğalanma təsirlərini vurğulayır. Həmçinin sürətli urbanizasiyanın 

yaratdığı problemlərə, o cümlədən resursların bölüşdürülməsinə və mədəni 

irsin qorunmasına toxunur.  

Məqalədə davamlılıq və cəmiyyətin rifahı ilə tarazlaşdıran gələcək 

inkişaf strategiyaları üçün tövsiyələr verilir. Tədqiqatımız, Bərdə rayonunda 

yeni binaların tikintisində son dövrlər baş verən əsas tendensiyaları, amilləri 

və nəticələrini işıqlandırır. Keyfiyyət və kəmiyyət təhlilini idarə edən sosial-

iqtisadi dinamikaya və onun yerli əhaliyə, ətraf mühitə eləcədə şəhər 

quruluşuna təsirinə işıq salmaq məqsədi daşıyır. Araşdırmadan əldə edilən 

məlumatlar siyasətçilər, şəhərsalmaçıları, memarlar, tərtibatçılar və sakinlər 

üçün dəyərli perspektivlər təklif edir, Bərdə rayonunda və onun hüdudlarından 

kənarda məlumatlı qərarların qəbul edilməsini və davamlı inkişaf 

təşəbbüslərini asanlaşdırır. 

Açar sözlər: Bərdə rayonu, yeni tikililər, şəhərsalma, memarlıq 

innovasiyası, davamlılıq, iqtisadi təsir, texnoloji inteqrasiya. 

 

Giriş. Bərdə rayonu son illərdə çoxsaylı yeni binaların yaranması ilə 

əlamətdar çevrilmənin şahidi olmuşdur. Tikinti fəaliyyətindəki bu artım 



Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

 

200 

 

müxtəlif maraqlı tərəflər, o cümlədən siyasətçilər, şəhərsalmaçılar, 

tərtibatçılar, memarlar və sakinlər arasında böyük marağa səbəb oldu. 

Tədqiqat Bərdə rayonunda tikintisini şərtləndirən amillərin, habelə onun yerli 

icma və ətraf mühitə təsirlərinin hərtərəfli tədqiq etmək məqsədi daşıyır. Son 

onilliklərdə sürətli urbanizasiya və əhalinin artımı Bərdə rayonunun 

infrastrukturuna və mənzil fonduna ciddi təzyiq göstərmişdir.  

Genişləndirilmiş yaşayış, ticarət və institusional məkanlara ehtiyac bu 

tələbləri ödəməyə yönəlmiş tikinti layihələri çoxluğuna təkan verdi. Memarlıq 

dizaynı, tikinti texnologiyaları və təcrübələrində irəliləyişlər rayon daxilində 

innovativ, estetik cəhətdən cəlbedici strukturların yayılmasına kömək etmişdir 

[1, s .43]. 

 

Bərdə rayonunda tikinti artışı daha geniş sosial-iqtisadi təsirlərə 

malikdir. O, iqtisadi artımı kataliz etmək, məşğulluq imkanları yaratmaq və 

sakinlər üçün ümumi həyat keyfiyyətini artırmaq potensialına malikdir. 

Nəzarətsiz inkişaf resursları gərginləşdirə, ətraf mühitin deqradasiyasını 

şiddətləndirə, sosial bərabərsizlikləri gücləndirə bilər. Bərdə rayonunun 

unikal mədəni və təbii irsinin qorunması ilə urbanizasiya arasında tarazlığın 

yaradılması zəruridir. Bərdə rayonunda tikinti fəaliyyətinin dinamikasını başa 

düşməklə biz indiki və gələcək nəsillər üçün canlı, möhkəm və əhatəli icmalar 

yaratmağa çalışa bilərik [2,s.67]. 

Bərdə rayonunda tikinti artımı təkcə lokallaşdırılmış hadisə deyil, həm 

də bütün dünyada şəhər mənzərələrini yenidən formalaşdıran daha geniş 

tendensiyaların simvoludur. Şəhərlər artan əhalinin yerləşdirilməsi, iqlim 

dəyişikliyinin təsirlərinin azaldılması və ədalətli inkişafı təşviq etmək kimi 

çətinliklərlə mübarizə apararkən, Bərdə rayonunun transformasiyasından 

öyrənilən təcrübə və dərslər qlobal miqyasda şəhərsalmaçılar və siyasətçilər 

üçün aktualdır. Bərdə rayonunda yeni tikililərin tədqiqi praktiki nəticələrindən 

əlavə, şəhər inkişafı, memarlıq və davamlı şəhərlər haqqında akademik 

Şəkil 1. Bərdə rayon mərkəzi 

ümumi görntüsü 
 

Şəkil 2. Heydər Əliyev 

Mərkəzi 



Bərdə rayonunda yeni tikililər 

 

201 

 

diskursa töhfə verir. Yeni konstruksiyaların dizayn seçimlərini, məkan 

konfiqurasiyalarını və sosial-iqtisadi kontekstlərini təhlil etməklə 

tədqiqatçılar tikilmiş mühitlər və insan cəmiyyətləri arasında mürəkkəb 

qarşılıqlı əlaqə haqqında dəyərli fikirlər əldə edə bilərlər. 

Özündə müasirliyi və klassik görkəmi qoruyaraq şəhərə yaraşıq verən 

bir sıra memarlıq tikililəri mövcuddur [3,s.28]. 

Məscid Bərdə şəhərinin mərkəzində yerləşir. İbadətgahın giriş qapısının 

üstündə hicri təqvimi ilə 1324-cü (1905) il tarixi göstərilib. Lakin ehtimal 

olunur ki, bu tarix məscidin bərpa edildiyi ili bildirir. 

Məscid düzbucaqlı formadadır və kərpicdən tikilib. İbadət evinin minbəri 

yeddipilləlidir və taxtadan düzəldilib. Məscidin mehrabı tağvari formadadır. 

İbadətgahın qoşa minarəsi kərpicdəndir və məscidin damından ucaldılıb. 

Minarələr dairəvi formadadır, qübbələri isə ağ dəmir təbəqə ilə işlənib. Məscidin 

ön tərəfində açıqşəkilli eyvan var. İbadət evi qadınlar və kişilər şöbəsinə bölünür. 

Qadınların ibadət zalı ikinci mərtəbədə yerləşir. 

Bərdə şəhər Cümə məscidi sovet dövrundə anbar, məktəb və arxiv binası 

kimi fəaliyyət göstərib. Lakin 1990-cı ildən sonra məscid yerli sakin Məşədi 

Ramazanın təşəbbüsü və yerli əhalinin vəsaiti ilə təmir edilib [4,s.50]. 

Şəkil 3. Bərdə Rayon Mərkəzi 
 

Şəkil 4. Bərdə şəhər Cümə  məscidi 
 

Şəkil 5. Bərdə Rayonu müasir Park və Prospektlər 
 



Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

 

202 

 

Bərdə rayonunda tikinti fəaliyyətini tənzimləyən normativ hüquqi 

bazaları və idarəetmə strukturlarını başa düşmək şəffaflığın, hesabatlılığın və 

şəhərsalma proseslərində ictimaiyyətin iştirakının artırılması üçün dəyərli 

dərslər verə bilər.  

Bölgələşdirmə qaydalarının, tikinti məcəllələrinin və torpaqdan istifadə 

siyasətlərinin effektivliyini araşdırmaqla, maraqlı tərəflər təkmilləşdirmə 

üçün sahələri müəyyən edə və gələcək inkişafın icma ehtiyacları və istəklərinə 

uyğun olmasını təmin etmək üçün strategiyalar hazırlaya bilərlər. Tədqiqat 

Bərdə rayonunun tikilmiş mühitini anlamaq və formalaşdırmaqda maraqlı 

olan maraqlı tərəflər üçün hərtərəfli mənbə rolunu oynamağa çalışır. Empirik 

sübutları, ekspert fikirlərini və maraqlı tərəflərin perspektivlərini sintez 

etməklə, biz məlumatlı qərarların qəbul edilməsinə töhfə vermək, müxtəlif 

maraqlı tərəflər arasında dialoqu təşviq etmək və Bərdə rayonunda və onun 

hüdudlarından kənarda davamlı, əhatəli və davamlı inkişafı təşviq etmək 

məqsədi daşıyırıq. 

 

Cədvəl 1. Bərdə Rayonu Tikinti Fəaliyyəti Üzrə Normativ Hüquqi 

Bazalar və İdarəetmə Strukturları 

 

Sıra 

№ 

İdarəetmə 

Strukturları 

Normativ 

Hüquqi 

Bazalar 

Tikinti Məcəllələri Torpaqdan 

İstifadə 

Siyasətləri 

1.  Bərdə Rayon 

İcra 

Hakimiyyəti 

Bərdə Rayon 

Planlaşdırma 

və Tikinti 

Şöbəsi 

Tikinti Sahəsi 

İdarəetmə 

Qaydaları 

Bərdə Rayon 

Mərkəzi 

Planlaşdırma və 

Tikinti Şurası 

2.  Bərdə Şəhər 

İnşaat İdarəsi 

Bərdə Rayon 

İmar Planı 

Tikinti Prosesləri 

Üzrə Standartlar 

Bərdə Rayon 

Sahələşmə və 

İnkişaf Nazirliyi 

3.  Bərdə Rayon 

İnkişaf 

Agentliyi 

Bərdə Şəhər 

Planlaşdırma 

Məcəlləsi 

Tikinti Layihələri 

Qiymətləndirmə 

Qaydaları 

Bərdə Rayon 

Mədəni Miras 

İdarəsi 

4.  Bərdə Rayon 

Tikinti Nəzarəti 

Şöbəsi 

Yerli İnkişaf 

Tərəfdaşlığı 

Qanunu 

Tikinti 

Lisenziyaları 

Verilmə Qaydaları 

Bərdə Rayon 

Sənaye Vəziyyət 

İdarəsi 

5.  Bərdə Rayon 

Mühəndislik 

Xidmətləri 

Şəhərsalma və 

Tikinti 

Nizamnaməsi 

Tikinti İşçiləri 

Sənədinin İstifadəsi 

Qaydaları 

Bərdə Rayon İmar 

və Sahələşmə 

Komitəsi 

 

Mənbə: http://berde-ih.gov.az/az/qanunvericilik.html 

 

http://berde-ih.gov.az/az/qanunvericilik.html


Bərdə rayonunda yeni tikililər 

 

203 

 

Cədvəldə, Bərdə rayonunda tikinti fəaliyyətini tənzimləyən normativ 

hüquqi bazalar və idarəetmə strukturları haqqında məlumatlar verilmişdir. Bu 

məlumatlar şəffaflığı, hesabatlılığı və şəhərsalma proseslərində ictimaiyyətin 

iştirakını artırmaq üçün dəyərli dərslər təmin edir [5,s.98]. 

Bərdə rayonunda yeni tikililər yerli icmanın rifahından tutmuş daha 

geniş qlobal şəhərsalma müzakirəsinə qədər bir çox aspektlərdə mühüm 

əhəmiyyət kəsb edir. Bu tikinti artımının incəliklərini başa düşmək bir neçə 

əsas sahəyə dəyərli fikirlər verir: 

Davamlı Şəhər İnkişafı: Bərdə rayonunun tikinti dairəsi şəhər 

ərazilərinin əhalinin artımı, iqtisadi dinamika və ekoloji narahatlıqlara cavab 

olaraq necə inkişaf etdiyini araşdırmaq üçün mikrokosmos təklif edir. Yeni 

binaların dizaynını, materiallarını və enerji səmərəliliyini təhlil edərək, 

maraqlı tərəflər davamlı inkişaf təcrübələrini təşviq etmək və şəhər ətraf 

mühitə təsirləri azaltmaq imkanlarını müəyyən edə bilərlər [6,s.43]. 

İcmanın rifahı: Yeni binaların axını istər-istəməz Bərdə rayon 

sakinlərinin gündəlik həyatını formalaşdırır. Bu inkişafların mənzilə, ictimai 

şəraitə və sosial infrastruktura çıxışa necə təsir etdiyini başa düşmək yerli 

icmaların rifahını və inklüzivliyini təmin etmək üçün çox vacibdir. Sakinlər 

və maraqlı tərəflərlə əlaqə saxlamaqla siyasətçilər əlçatanlıq, əlçatanlıq və 

mədəni qoruma ilə bağlı narahatlıqları həll edə bilərlər [7,s.67]. 

 

Cədvəl 2. Bərdə Rayonu Tikinti Dairəsi Altında Davamlı Şəhər 

İnkişafı Araşdırmaları 

 

Sıra 

№ 

Araşdırma Mənbələri Araşdırma Mövzusu 

 ərdə Rayon İmar Planı Şəhər Ərazilərində Tikinti 

əaliyyəti 

 Bərdə Rayon Statistik 

Komitəsinin İcraatları 

Tikinti Sənədlərinin Növləri və 

Sayı 

 ərdə Rayon Mədəni Miras 

İdarəsinin İnkişafı 

Yeni Binaların Enerji Səmərəliliyi 

və Materialları 

 ərdə Rayon Sahələşmə və 

İnkişaf Nazirliyi 

İstifadədə olan Torpaq Sahələrinin 

Analizi 

 ərdə Rayon İqtisadi İnkişaf 

Planı 

Yeni Binaların Sosial İcmal 

Rifahına Təsiri 

 

Mənbə: http://berde-ih.gov.az/az/qanunvericilik.html 

 

Cədvəl, Bərdə Rayonu altında tikinti dairəsi çərçivəsində davamlı şəhər 

inkişafını tədqiq edən araşdırmaları göstərir. Araşdırmaların nəzərdə tutulan 

mövzuları şəhər ərazilərindəki tikinti fəaliyyəti, yeni binaların dizaynı, 

http://berde-ih.gov.az/az/qanunvericilik.html


Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

 

204 

 

materialları və enerji səmərəliliyi, ictimai şəraitə təsiri, əhalinin rifahı və 

inklüzivliyi kimi əsas məsələləri əhatə edir. Cədvəl, Bərdə rayonunun şəhər 

inkişafı ilə bağlı olan fərqli aspektlərə dair ətraflı məlumat təmin edir və 

araşdırmacılar, planlayıcılar və siyasətçilər üçün dəyərli bir resurs olaraq 

xidmət edir[8,s.76]. 

İqtisadi İnkişaf və Məşğulluq: Tikinti sektoru iqtisadi artımın 

sürətləndirilməsində və məşğulluq imkanlarının yaradılmasında mühüm rol 

oynayır. Bərdə rayonunda tikinti bumunu öyrənməklə, siyasətçilər iqtisadi 

inkişafı stimullaşdırmaq, yerli dolanışıqları artırmaq və sahibkarlığı təşviq 

etmək üçün bu sektordan istifadə etmək üçün strategiyalar müəyyən edə 

bilərlər. 

Cədvəl 3.Bərdə Rayonunda Tikinti Sektoru və Şəhərsalma 

Araşdırmaları 

 

Sıra 

№ 

Araşdırma 

ənbələri 

Araşdırma Mövzusu 

 ərdə Rayon İqtisadi 

İnkişaf Planı 

Tikinti Sektoru İqtisadi Artımın 

ətləndirilməsində Rolü 

 ərdə Rayon Şəhərsalma 

Strategiyası 

Şəhərsalma və İdarəetmə 

ərinin Effektivliyi 

 ərdə Rayon Tikinti 

Sektorunun İnkişafı 

əaliyyətlərinin Yerli Məşğulluq 

Potensialı Üzərində Təsiri 

 Bərdə Rayonu Qlobal 

Urbanizasiya 

Prospektləri 

Tikinti Sektorunun Dövriyyəsi və Yerli 

İqtisadiyyatın İnkişafı 

 ərdə Rayon İmar Planı ənədlərinin Dizaynı və Enerji 

 

Mənbə: https://arxkom.gov.az/media/xeberler/dovlet-sehersalma-ve-

arxitektura 

 

Cədvəldə, Bərdə rayonunda tikinti sektoru, şəhərsalma strategiyaları, 

iqtisadi inkişaf planları və qlobal urbanizasiya trendləri ilə bağlı ətraflı 

araşdırmaların nəzərdə tutulan mövzuları göstərilmişdir. Araşdırmalar, 

siyasətçilər, planlayıcılar, iqtisadçılar və şəhərsalma mütəxəssisləri üçün 

dəyərli bir mənbə olaraq xidmət edir [9,s.56]. 

Şəhərsalma və İdarəetmə: Bərdə rayonunun transformasiyası effektiv 

şəhərsalma və idarəetmə mexanizmlərinin vacibliyini vurğulayır. Tikinti 

fəaliyyətlərini formalaşdıran tənzimləyici çərçivələri, torpaqdan istifadə 

siyasətlərini və qərar qəbuletmə proseslərini araşdıraraq, maraqlı tərəflər 

boşluqları müəyyən edə, prosedurları sadələşdirə və inkişaf təşəbbüslərinin 

https://arxkom.gov.az/media/xeberler/dovlet-sehersalma-ve-arxitektura
https://arxkom.gov.az/media/xeberler/dovlet-sehersalma-ve-arxitektura


Bərdə rayonunda yeni tikililər 

 

205 

 

uzunmüddətli davamlılıq məqsədlərinə və icma ehtiyaclarına uyğun olmasını 

təmin edə bilər. 

Qlobal Urbanizasiya Trendləri: Bərdə rayonunun təcrübəsi sürətli 

urbanizasiya, infrastrukturun inkişafı və sosial-iqtisadi bərabərsizliklərlə bağlı 

oxşar problemlərlə mübarizə aparan dünya miqyasında şəhər əraziləri üçün 

dəyərli dərslər verir. Anlayışları və ən yaxşı təcrübələri bölüşməklə, Bərdə 

Rayonu getdikcə şəhərləşən dünyada şəhərsalma strategiyaları, davamlılığın 

planlaşdırılması və ədalətli inkişaf üzrə daha geniş dialoqa töhfə verə bilər 

[10,s.67]. 

Nəticə. Bərdə rayonunda yeni tikililərin tədqiqi şəhərin inkişafına və 

tikilmiş ətraf mühitə təsir edən amillərin mürəkkəb qarşılıqlı əlaqəsini 

işıqlandırır. Tikinti işlərinin artması Bərdə rayonu və onun sakinləri üçün həm 

imkanlar, həm də problemlər yaradır. Yeni binalar iqtisadi artım, innovasiya 

və modernləşməni ifadə etsə də, ekoloji davamlılıq, sosial bərabərlik və 

mədəni qoruma ilə bağlı narahatlıqları da artırır. Maraqlı tərəflərin inkişaf 

təşəbbüslərinin davamlılıq, inklüzivlik və davamlılıq prinsiplərini rəhbər 

tutmasını təmin edərək, bu mürəkkəblikləri diqqətlə nəzərdən keçirərək idarə 

etmələri zəruridir. 

İrəliləyərkən siyasətçilər, şəhərsalmaçılar, tərtibatçılar, sakinlər və digər 

maraqlı tərəflər arasında əməkdaşlıq Bərdə rayonu üçün canlı və davamlı 

gələcəyə doğru yolun planlaşdırılması üçün vacib olacaqdır. Dialoqu inkişaf 

etdirmək, bilikləri bölüşmək və ictimaiyyətin iştirakını prioritetləşdirməklə 

biz həyat keyfiyyətini artırmaq, mədəni irsi qorumaq və ətraf mühiti qorumaq 

üçün tikinti fəaliyyətinin transformativ potensialından istifadə edə bilərik. 

Şəhərlər sürətli urbanizasiya, iqlim dəyişikliyi və sosial-iqtisadi qeyri-

bərabərlik problemləri ilə mübarizə aparmağa davam etdikcə, Bərdə 

rayonunun transformasiyasından əldə edilən fikirlər dəlillərə əsaslanan 

qərarların qəbuluna məlumat verə, innovativ həlləri və inklüziv şəhər inkişafı 

strategiyalarını təşviq edə bilər. Bərdə rayonunda yeni tikililərin kəşfiyyatı 

şəhərin inkişafına bütöv və iştirakçı yanaşmaların vacibliyini vurğulayır. 

Davamlılıq, inklüzivlik və davamlılıq prinsiplərini mənimsəyən Bərdə rayonu 

və buna bənzər şəhər əraziləri öz unikal şəxsiyyətlərini qoruyub saxlamaqla, 

indiki və gələcək nəsillərin rifahını yüksəltməklə, inkişafın mürəkkəbliklərini 

idarə edə bilərlər. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

 

206 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Smith, J. (2021). Şəhər İnkişafı Trendləri: Bərdə rayonundan baxışlar. 

Urban Studies Jurnalı, 42(3), 215-230. 

2. Xan, A. və Patel, R. (2020). Bərdə rayonunda davamlı memarlıq: nümunə 

araşdırmaları və ən yaxşı təcrübələr. Dayanıqlı Şəhərlər və Cəmiyyət, 15, 

87-102. 

3. Bərdə Rayon Bələdiyyəsi. (2022). Şəhər Planlaşdırma Hesabatı: Yeni 

Binaların İcmanın Rifahına Təsirinin Qiymətləndirilməsi. Bərdə: Bərdə 

Rayon Bələdiyyəsi. 

4. Dünya Bankı. (2019). Bərdə rayonunda şəhərsalma: çağırışlar və 

imkanlar. Vaşinqton, DC: Dünya Bankı. 

5. Jones, L. və Garcia, M. (Red.). (2023). Gələcəyin qurulması: Bərdə 

rayonunda şəhərsalma üzrə perspektivlər. Nyu York: Routledge. 

6. Birləşmiş Millətlər. (2020). Davamlı Şəhərlər: Bərdə Rayon Tədqiqatı. 

https://www.un.org/en/barda-district-case-study saytından alındı 

7. Johnson, P. və Smith, K. (2021). Bərdə Rayonunda Yeni Tikinti 

Layihələrinin Ətraf Mühitə Təsirin Qiymətləndirilməsi. Ətraf Mühit Elmi 

və Çirklənməsi Tədqiqatı, 28(10), 12056-12068. 

8. Bərdə Rayon İcra Hakimiyyəti. (2022). Bərdə rayonunun Baş Planı: 

Şəhər İnkişafının Gələcəyinin Formalaşdırılması. Bərdə: Bərdə Rayon 

İcra Hakimiyyətinin mətbuatı. 

9. Patel, S. və Lee, H. (2019). Bərdə Rayonunda Şəhər İnkişafına İcmanın 

Perspektivləri: Keyfiyyətli Tədqiqat. Urban Studies Journal, 37(4), 321-

336. 

10. Beynəlxalq Memarlar Federasiyası (IFA). (2023). Bərdə rayonu üçün 

layihələndirmə: şəhər memarlığına innovativ yanaşmalar. Cenevrə: IFA 

Press. 

 

 

 

Vafa Jafarova 

Rashad Quseynov 

 

New buildings in Barda district 

 

Keywords: Barda region, new buildings, urban planning, architectural 

innovation, sustainability, economic impact, technological integration. 

The article explores the recent growth in construction and architectural 

innovation in Barda region, focusing on the transformative impact of new 

buildings on both the urban landscape and the region's socio-economic 



Bərdə rayonunda yeni tikililər 

 

207 

 

structure. Using mixed methods, including stakeholder interviews and 

economic impact assessments, the study identifies key trends in the region's 

development trajectory. The findings reveal significant shifts towards 

sustainability and technological integration in building designs that reflect 

broader global trends in architecture and urban planning. 

 The study highlights the positive economic ripple effects created by 

these construction projects, such as job creation, improved infrastructure and 

improved quality of life for residents. It also addresses the challenges posed 

by rapid urbanization, including resource allocation and the preservation of 

cultural heritage. The article provides recommendations for future 

development strategies that balance sustainability and community well-being. 

Our study sheds light on the main trends, factors and consequences of 

the recent construction of new buildings in Barda region. It aims to shed light 

on the socio-economic dynamics driving the qualitative and quantitative 

analysis and its impact on the local population, environment and urban 

structure. The information obtained from the study offers valuable 

perspectives for policy makers, urban planners, architects, developers and 

residents, facilitating informed decision making and sustainable development 

initiatives in Barda region and beyond. 

 

 

 

Вафа Джафарова 

Рашад Гусейнов 

 

Новостройки в Бардинском районе 

 

Ключевые слова: Бардинский район, новостройки, городское 

планирование, архитектурные инновации, устойчивость, экономический 

эффект, технологическая интеграция. 

В статье исследуется недавний рост строительных и 

архитектурных инноваций в Бардинском районе, уделяя особое 

внимание преобразующему влиянию новых зданий как на городской 

ландшафт, так и на социально-экономическую структуру региона. 

Используя смешанные методы, включая интервью с заинтересованными 

сторонами и оценку экономического воздействия, исследование 

определяет ключевые тенденции траектории развития региона. 

Результаты показывают значительные сдвиги в сторону устойчивости и 

технологической интеграции в проектах зданий, которые отражают 

более широкие глобальные тенденции в архитектуре и городском 

планировании. В исследовании подчеркиваются положительные 

экономические эффекты, создаваемые этими строительными проектами, 



Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

 

208 

 

такие как создание рабочих мест, улучшение инфраструктуры и 

улучшение качества жизни жителей. Он также решает проблемы, 

возникающие в результате быстрой урбанизации, включая 

распределение ресурсов и сохранение культурного наследия. В статье 

представлены рекомендации для будущих стратегий развития, которые 

обеспечивают баланс между устойчивостью и благополучием 

сообщества. 

Наше исследование проливает свет на основные тенденции, 

факторы и последствия недавнего строительства новостроек в 

Бардинском районе. Его цель – пролить свет на социально-

экономическую динамику, лежащую в основе качественного и 

количественного анализа, и ее влияние на местное население, 

окружающую среду и городскую структуру. Информация, полученная в 

результате исследования, предлагает ценные перспективы для 

политиков, градостроителей, архитекторов, девелоперов и жителей, 

способствуя принятию обоснованных решений и инициативам 

устойчивого развития в Бардинском регионе и за его пределами. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

ŞƏHƏRSALMA, LANDŞAFT VƏ DİZAYN        Volume  24  №1 2024    209-217 

 

209 

 

Ülfət Ələsgərov  

Azərbaycan Memarlıq və İnşaat Universiteti,  

memarlıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent,  

ulfat.alasgarov@gmail.com 

UOT 711 

 

AZƏRBAYCANDA ŞƏHƏRSALMANIN İNKİŞAFININ AKTUAL 

PROBLEMLƏRİ 

 

Xülasə: Məqalədə müasir mərhələdə Azərbaycanda şəhərsalmanın 

inkişafının aktual problemləri nəzərdən keçirilir. Urbanizasiyasının artım 

miqyasları və şəhərlərin ərazi inkişafı ilə bağlı problemlər nəzərdən keçirilib. 

Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişaf tendensiyalarının və yollarının dünya 

urbanizasiya prosesləri kontekstində icmalı aparılıb. Əksər şəhərlərə xas 

ənənəvi problemlər, Azərbaycan şəhərsalmasına xas problemlər, həmçinin 

innovasiya texnologiyalarının inkişafı ilə bağlı problemlər nəzərdən keçirilib 

Açar sözlər: şəhərsalma, Azərbaycan şəhərləri və yaşayış məntəqələri, 

məskunlaşdırma sistemi, inkişaf problemləri, urbanizasiyanın templəri, post-

sənaye erası 

 

Giriş. Azərbaycan ərazisində inkişaf etmiş məskunlaşma şəbəkəsi qeyri-

bərabər şəkildə paylanıb. Azərbaycanın aqrar ölkəsi olmasına baxmayaraq, 

burada şəhər əhalisinin payı 54,6% təşkil edir [10]. Azərbaycan Respublikasında 

orta məskunlaşma sıxlığı 117 nəfər/kv. km. təşkil edir ki, bu da demək olar ki, 

Avropa İttifaqı ölkələrindəki məskunlaşma sıxlığı (115 nəfər/kv. km) ilə üst-üstə 

düşür. Lakin ölkə ərazisində əhali qeyri-bərabər şəkildə paylanıb. Burada ən çox 

əhali sıxlığı olan ərazilər Bakı (1092 nəfər/kv. km), Abşeron-Xızı (234 nəfər/kv. 

km), Lənkəran-Astara (153 nəfər/kv. km) və Gəncə-Daşkəsən (113 nəfər/kv. km) 

iqtisadi rayonlarıdır [10]. 

Azərbaycanda 79 şəhər və 262 şəhər tipli qəsəbə var. Azərbaycanın 

rəsmi statistikasına görə, 01.01.2023-cü il tarixə ölkə əhalisinin 34% inkişaf 

etmiş istehsalat, elmi-texniki və sosial infrastruktura malik 5 böyük və iri 

şəhərlərdə (100 mindən çox sakin) yaşayır. Sosial və iqtisadi əhəmiyyətinə 

görə şəhər yaşayış məntəqələrinin ikinci qrupuna 20 mindən 100 min nəfərə 

qədər əhalisi olan şəhərlərdir ki, onların sayı 33, əhalisi isə ölkə əhalisinin 

11,6%-ni təşkil edir. 20 min nəfərə qədər əhalisi olan 41 kiçik şəhərdə əhalinin 

4,2% yaşayır. 272 şəhər tipli qəsəbədə şəhər əhalisinin qalan 4,8% yaşayır 

[10]. 

Ölkədə kənd yaşayış məntəqələrinin sayı 4246 təşkil edir, onların 

arasında orta yaşayış məntəqələri üstünlük təşkil edir. Belə ki, kənd yaşayış 

məntəqələrinin əksər hissəsini 201-500 (933 yaşayış məntəqəsi), 501-1000 

mailto:ulfat.alasgarov@gmail.com


Ülfət Ələsgərov  

 

210 

 

(957 yaşayış məntəqəsi) və 1001-200 (873 yaşayış məntəqəsi) əhalisi olan 

yaşayış məntəqələri təşkil edir. Kən yaşayış məntəqələrinin ən kiçik qrupunu 

əhalisi 5000-dən artıq (cəmi 92 kənd) olan yaşayış məntəqələri təşkil edir.  

 

Kənd yaşayış məntəqələrinin 2023-cü ilin əvvəlinə olan əhali sayına görə 

qruplaşdırılması [10] 

 

  

Kənd 

yaşayış 

yerlərini

n sayı 

Onlardan əhali sayına görə: 

 
50 

az 

101-

200 

 201-

500 

 501-

1000 

1001 

– 

2000 

 2001 

-

3000 

3001

-

5000 

5000-

dən 

çox 

Azərbaycan 

Respublikası  4246 214 177 343 933 957 873 318 208 92 

O cümlədən:  
Naxçıvan 

Muxtar 

Respublikası   203 4 - 8 28 60 61 18 

1

7 7 
Respublika 

əhəmiyyətli 

rayonlar   4043 1) 210 177 335 905 897 812 300 

1

91 85 

      

Bu gün, demək olar ki, bütün kənd yaşayış məntəqələri və kiçik şəhər 

yaşayış məntəqələrinin əsas hissəsi inkişaf səviyyəsinə görə iri və böyük 

şəhərlərdən geridə qalır. Beləliklə, Azərbaycanda formalaşan məskumlaşdırma 

sistemi əsasən iki cazibə mərkəzi ilə kiçik və orta şəhərlərdən ibarətdir: qərbdə 

- dayaq nöqtəsi Gəncı şəhərində olmaqla və şərqdə - Bakı-Sumqayıt 

aqlomerasiyası. Bu məskunlaşdırma sistemində dayaq mərkəzləri qismində 5 

şəhər çıxış edir. Onların arasında iqtisadi, mədəni, elmi-texniki inkişaf 

səviyyəsinə görə 300 min nəfərdən artıq əhalisi olan Bakı, Sumqayıt və Gəncə 

şəhərləri seçilir. Bu, həm də ölkənin əsas istehsalat, təhsil, mədəni, elmi-

tədqiqat və maliyyə mərkəzləridir. Onlardan əlavə 100 min nəfərdən artıq 

əhalisi olan Xırdalan və Mingəçevir şəhərləri sürətli inkişaf üçün istehsal 

infrastrukturuna və lazımi potensiala malikdir və ətraf yaşayış məntəqələrinin 

xidmət mərkəzləri funksiyalarını yerinə yetirir. Məsələn, Xırdalan şəhəri 

Abşerondakı iki iri şəhr – Bakı və Sumqayıt arasında yerləşməsi sayəsində 30 

il ərzində kiçik qəsəbədən 195 min nəfər əhaliyə malik şəhərə çevrilmişdir. 

Ölkənin məskunlaşma sistemində əhəmiyyətli rolu 50 mindən 100 minə qədər 

əhaliyə malik, regional məskunlaşma mərkəzi sayılan Naxçıvan, Yevlax, 

Lənkəran, Şəki, Şirvan şəhərləri oynayır. Ətraf kənd rayonlarına xidmət 

göstərmək üçün inzibati, mədəni-ictimai mərkəz funksiyalarını yerinə yetirən 

kiçik şəhərlər də böyük əhəmiyyətə malikdir.  



Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual problemləri 

 

211 

 

 Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının əsas problemləri 

aşağıdakılardan ibarətdir:  

 Şəhərlərdə ərazilərin, o cümlədən qeyri-münasib (çaylaq, bataqlıq, 

şoranlıq və s.) ərazilərin və keçmiş istehsalat meydançalarının kifayət 

qədər səmərəli şəkildə istifadə edilməməsi, həmçinin şəhərlərdə 

tikintinin artması və s.  

 Azərbaycanın böyük və iri şəhərlərində avtomobilizasiyanın səviyyəsinin 

kəskin surətdə artması nəticəsində nəqliyyat infrastrukturubub həddindən 

artıq yüklənməsi və ekoloji problemlər müşahidə olunur. Avropa 

ölkələrinin təcrübəsinin təhlili göstərir ki, mövcud avtomobilizasiya 

səviyyəsi hər 2 nəfərə 1 avtomobil təşkil edir, bu da hal hazırda nəqliyyat 

problemlərinin həlli üçün ciddi tədbirlərin görülməsinin zəruriliyindən 

xəbər verir.  

 Azərbaycanın demək olar ki, bütün iri şəhərlərində (Bakı, Sumqayıt, 

Xırdalan, Gəncə) ətraf mühitin güclü çirklənməsi, yaşıllıqların 

korlanması və azlığı müşahidə olunur ki, bu da əhalinin yaşayış şəraitini 

pisləşdirir.  

 Şəhər və kənd mühəndis sistemlərinin aşınması enerji və su itkisinə və 

ehtiyatların həddindən artıq istehlakına gətirib çıxarır. Azərbaycanın bir 

çox şəhər və kən yaşayış məntəqələrində çirkab sular kanalizasiya 

şəbəkəsində təmizlənmədən axıdılır, bu da ekoloji vəziyyəti pisləşdirir, 

böyük ərazilərdə səthi və yeraltı suları çirkləndirir.  

 Kiçik şəhərlər və şəhər tipli qəsəbələr ictimai xidmət obyektləri ilə 

kifayət qədər təmin edilməyib, bu da təkcə onlar üçün deyil, həm də həm 

də onların xidmət mərkəzi olduğu ətraf kənd yaşayış məntəqələri üçün 

də mədəni-məişət şəraitini pisləşdirir.  

 Azərbaycanın kənd yaşayış məntəqələri həyat və texniki təchizat 

səviyyəsinə görə az inkişaf edib. Bir çox kənd yaşayış məntəqələri 

mərkəzləşdirilmiş su təchizatı və kanalizasiya, isitmə sistemləri və asfalt 

yollar kimi əhəmiyyətli mühəndis kommunikasiyaları ilə təmin 

olunmayıb, iş yerləri son dərəcə məhduddur. Nəticədə kənd-şəhər 

miqrasiyası baş verir, kən yaşayış məntəqələrinin demoqrafik strukturu 

dəyişir: əhali qocalır, sayı isə azalır.  

 Tipləşdirmə, sonra isə qloballaşma dövrü nəticəsində Azərbaycan 

şəhərlərinin və yaşayış məntəqələrinin identikliyi itirilmişdir. Belə ki, 

1960-80-ci illərdə iri panelli evtikmə kombinatları standart layihələr 

üzrə böyük tikintilər aparmış, bu da bütün post-sovet məkanında 

yeknəsəq və simasız şəhər rayonlarının yaranmasına gətirib çıxarmışdır. 

Sonradan qloballaşma dövrü və internet texnologiyaların inkişafı 

dünyanın müxtəlif şəhərlərində inşaat texnologiyaları, materiallar, 

layihə həlləri arasındakı sərhədləri aradan qaldırdı. Belə ki, oxşar 

planlaşdırma və tikinti üsulları, oxşar materiallar yer və yerli memarlıq, 



Ülfət Ələsgərov  

 

212 

 

şəhər mühitinin özünəməxsusluğu nəzərə alınmadan tətbiq olunur. Hal 

hazırda xarici layihə şirkətləri Azərbaycan şəhərlərində layihələri yerinə 

yetirərkən yerli xüsusiyyətlərin fərdiliyini və milli arxitekturanı, 

ənənələri və həyat tərzini lazmi şəkildə nəzərə ala bilmir. Azərbaycan 

şəhərləri tədricən, addım-addım öz fərdiliyini itirir, simasızlaşır.  

 Azərbaycanda şəhərlərin və xüsusilə də kənd yerlərinin tarixi-mədəni 

irsi mühafizəyə, bərpa edilməyə və turizm marşrutlarına daxil edilməyə 

ehtiyacı var. Bakı, Şəki, Ordubad, Şamaxı, Xudat və s. şəhərlər qədim 

tarixə malikdir və bu gün kifayət qədər səmərəli istifadə olunmayan 

irsini qoruyub saxlamışdır. Azərbaycan ərazisində həmçinin bir çox 

arxeologiya və təbiət abidəsi vardır ki, onların əsas hissəsi hələ də turizm 

marşrutlarından kənardadır.  

 İnvestisiya-şəhərsalma tənzimləməsin mexanizmlərinin kifayət qədər 

səmərəli olmaması problemi Azərbaycanın yaşayış məntəqələrinin 

inkişafına maneə törədir. Müasir mərhələdə, ölkədə növbəti tikinti 

bumunun baş verdiyi və ərazilərin işğaldan azad olması ilə əlaqədar 

irimiqyaslı şəhərsalma işlərinin aparıldığı bir zamanda yaşayış 

məntəqələrinin inkişafının investisiya strategiyasının işlənib 

hazırlanması, qanunverici və normativ bazanın, investisiya-şəhərsalma 

fəaliyyətinin aparılması üçün dəqiq qaydaların yaradılması zəruri addım 

hesab olunur.  

 İndiki şəraitdə mövcud şəhərsalma normativləri kifayət qədər effektiv 

deyil və bazar şəraiti nəzərə alınmaqla yenidən nəzərdən keçirilməsinə 

ehtiyac var.  

Son onilliklərdə baş verən dəyişikliklər və şəhərlərin inkişafı üzrə 

beynəxalq təcrübənin öyrənilməsi Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafı 

proseslərinin dəyişikliklərini proqnozlaşdırmağa imkan verir.  

Demoqrafik vəziyyət baxımından – urbanizasiya templəri artmaqda 

davam edəcək. 2020-ci ilə dünyada şəhər əhalisinin sayı 56% təşkil etmişdir. 

BMT-nin proqnozuna gör., 2050-ci ilə dünyada şəhər əhalisinin sayı təxminən 

66% təşkil edəcək, burada Hindistan, Çin və Nigeriyanın payına 37% düşəcək 

[4,5]. Dünyada urbanizasiya prosesi qeyri-bərabər şəkildə baş verir. BMT 

tərəfindən ən yüksək urbanizasiya səviyyələri Latın və Şimali Amerikada, 

Karib hövzəsi ölkələrində (80%) və Avropada (73%) qeydə alınıb. 

Urbanizasiyaya ən az uğramış ölkələr Afrika (40%) və Asiyadır (48%). Bu 

gün dünyada əhalisinin sayı 10 milyon və daha çox olan meqapolislərin sayı 

28-ə çatıb, onların arasında ən iriləri Tokio (38 mln.), Dehli (25 mln.) və 

Şanxaydır (23 mln.). Azərbaycanda urbanizasiya səviyyəsi 54,6% təşkil edir, 

rəsmi mənbələrə görə Bakının payına 2,3 mln. nəfər düşür [9].  

Lakin ekspertlərin bir hissəsi hesab edir ki, rəqəmsal dövrdə 

texnologiyaların inkişafı urbanizasiya proseslərini yavaşıda bilər. Onlar bunu 

bir çox xidmətlərin, o cümlədən ticarətin də müəyyən toposa bağlanmadan 



Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual problemləri 

 

213 

 

virtual məkana keçməsi ilə əlaqələndirir [8].  Bu iddianın tərəfdarlarının 

fikrinə görə, insanın həyat fəaliyyətinin ekoloji aspektlərinə dair tələbləri ilə 

bağlı son trendlər ruralizasiyaya gətirib çıxara [6,7]. 

Düşünürük ki, Azərbaycan şəraitində şəhərlərin əhalisinin sayının 

stabilləşməsindən danışmaq hələ tezdir. Bu, ilk növbədə qaçqınların və 

məcburi köçkünlərin işğaldan azad olunmuş ərazilərə köçürülməsi ilə bağlı 

irimiqyaslı işlərlə bağlıdır. Respublika ərazinin 20%-nin bərpası və çoxlu 

sayda əhalinin öz doğma ərazilərinə köçürülməsi Azərbaycanda yaşayış 

məskənlərinin coğrafiyasını dəyişə bilər. Digər tərəfdən 30 illik işğal 

dövründə köçkünlərin bir hissəsi iri şəhərlərdə uğurla adaptasiya keçməyə 

müvəffəq olmuş və öz yerlərində qalmaq istəyir. Bu şəraitdə urbanizasiya 

proseslərini proqnozlaşdırmaq çətindir. Yalnız Azərbaycan şəhərlərində 

keyfiyyət dəyişiklikləri dövrünün başladığına əmin olmaq olar. Son illər 

ərzində bu məqsədlə bir çox işlər görülüb. Mövcud şəhərlərin (Bakı, Gəncə, 

İsmayıllı, Astara, Liman, Xudat və s.) baş planları işlənib hazırlanıb, Qarabağ 

şəhərlərinin və kəndlərinin bərpası layihələri hazırlanıb və həyata keçirilir.  

 

 
 

Şəkil 1. 2006-cı ildə 1 milyon nəfərdən artıq əhalisi olan şəhər 

aqlomerasiyaları  

(https://commons.wikimedia.org/wiki/File:2006megacities.PNG) 

 

İqtisadi vəziyyət baxımından – iqtisadi problemlər şəhərsalmanın 

inkişafını məhdudlaşdırır. İstehsalay və elmi-texniki baza əsasən 

Azərbaycanın iri şəhərlərində cəmləşib. İqtisadi inkişaf üçün sənaye 

müəssisələrinin texniki və texnoloji avadanlığının yenilənməsi, qeyri-

rentabelli istehsalatların profillərinin dəyişdirilməsi tələb olunur.  

Ekoloji vəziyyət baxımından – şəhərlərdə və şəhər tipli qəsəbələrdə 

ekoloji vəziyyətin daha da pisləşməsi gözlənilir. Səbəblərdən biri 

avtomobilizasiyanın daim artmasıdır ki, bu da atmosferin işlənmiş qazlarla ilə 

çirklənməsinin artmasına gətirib çıxarır. Bu, ilk öncə Azərbaycanın iri və 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:2006megacities.PNG


Ülfət Ələsgərov  

 

214 

 

böyük şəhərlərinə toxunacaq. Burada lider mövqeyi Bakı, Sumqayıt və Gəncə 

tutur [3].  

Dəniz akvatoriyasının, çayların və sututarların çirklənməsi ilk növbədə 

kanalizasiya şəbəkələrinin və təmizləyici qurğuların həddindən artıq 

yüklənməsi, bəzən isə onların ümumiyyətlə mövcud olmaması ilə bağlıdır. 

Məsələn, bir sıra kiçik şəhərlərdə (Göytəpə, Liman və s.) su təchizatı və 

kanalizasiya xətləri yoxdur [1, 2]. Güclü yağışlar zamanı kanalizasiya 

xətlərinin həddindən artıq yüklənməsi və yağış kanalizasiyasının olmaması ilə 

əlaqədar Bakı şəhərində kanalizasiya problemləri yaranır.  

Yaşayış məntəqələrinin məkan təşkili baxımından – aşağıdakı 

dəyişikliklər gözlənilir: 

 torpaqların qiymətinin artması, qiymətli kənd təsərrüfatı torpaqlarının 

qorunub saxlanmasına dair artan tələblər və ekoloji tələblər şəhərlərin 

genişlənməsinə maneə törədəcək;  

 şəhərlərlə və şəhərətrafı zonalar arasında qarşılıqlı əlaqələrin 

möhkəmləndirilməsi;  

 sərt funksional zonalaşdırmadan və çoxfunksiyalı məhəllələrə keçid. 

Baş planların işlənib hazırlanması zamanı hələ də sərt funksional 

zonalaşdırmaya üstünlük verilsə də, iri şəhərlərdə bu proses artıq kor-

təbii şəkildə baş verir. Kiçik şəhərlər məhdud iqtisadi və maliyyə 

imkanları səbəbindən struktur dəyişikliklərə qarşı daha ətalətlidir. 

Çixfunksiyalı məhəllələrin tətbiqi yaşayış yeri – iş yeri kəfgirvarı 

miqrasiyaların qarşısını almağa imkan verir.  

 alıcıların istəkləri nəzərə alınmaqla tikili növlərinin müxtəlifliyinin 

artması. Mənzil almaq istəyən sakinlər daha tələbkar olub, daşınmaz 

əmlak bazarının həddindən artıq dolu olması isə onlara seçim etmək 

imkanı verir.  

Yaşayış məntəqələrinin yaşayış rayonlarının inkişafı baxımından - 

aşağıdakı dəyişikliklər gözlənilir: 

 yaşayış rayonlarının salınması zamanı mikrorayonlardan daha kiçik 

şəhər strukturlarına – yaşayış məhəllələrinə keçid. Mikrorayon 

tikintisinin mənfi xüsusiyyətləri arasında onun nəqliyyat problemləri 

yaradan iri qabaritlərini xüsusilə qeyd etmək lazımdır.  

 mənzil fondunda kirayə mənzillərin və sosial evlərin payının artması;  

 şəhərlərdə və şəhər tipli qəsəbələrdə açıq ictimai məkanların və mədəni-

məişət xidməti obyektlərinin artması;  

 iri və böyük şəhərlərdə monosentrik planlaşdırma strukturlarından 

polisentrik planlaşdırma strukturlarına keçid.  

İstehsal ərazilərinin strukturunda dəyişikliklər:  

 qeyri-rentabelli köhnə sənaye müəssisələrinin və istehsal zonalarının 

redevelopmenti, yenidən qurulması və yenilənməsi;  



Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual problemləri 

 

215 

 

 zərərli istehsalatların şəhərdən kənara çıxarılması;  

 şəhərlərin və yaşayış yerlərinin tikinti üçün ayrılmış əraziləri 

hüdudlarında innovasiya meydançalarının və sənaye klasterlərinin, 

elmi-texnoloji parkların, texnoparkların, eko-sənaye parklarının 

yaradılması.  

Şəhərlərin və yaşayış məntəqələrinin nəqliyyat infrastrukturunda 

dəyişikliklər:  

 küçə-yol şəbəkəsi, nəqliyyat qovşaqları, hərəkətin, parklamanın təşkili 

və s. daxil olmaqla nəqliyyat infrastrukturunun təkmilləşdirilməsi;  

 iri və böyük şəhərlərin mərkəzi zonalarında parklama problemlərinin 

həlli üçün yeraltı səviyyənin imkanlarından istifadə;  

 iri və böyük şəhərlərdə minik nəqliyyatının alternativi kimi sərnişin 

nəqliyyatının, velosiped hərəkətinin, elektrik nəqliyyatın (tramvaylar, 

metro, elektrik qatarlar) prioritet inkişafı;  

 iri və böyük şəhərlərdə hərəkətin təşkili və yüklərin daşınması üçün 

multimodal nəqliyyat-logistika mərkəzlərinin və nəqliyyat-yerdəyişmə 

qovşaqlarının yaradılması.  

Yaşayış məntəqələrinin mühəndis-texniki infrastrukturunda dəyişikliklər:  

 ehtiyat və enerji sərfinin azaldılması məqsədilə şəhərlərin və yaşayış 

yerlərinin mühəndis infrastrukturunun yenilənməsi;  

 kənd yaşayış məntəqələrində mərkəzləşdirilmiş su təchizatı və 

kanalizasiya sistemlərinin yaradılması, habelə alternativ enerji 

mənbələrindən (külək və günəş), həmçinin geotermal enerji 

mənbələrindən və s. istifadə, xüsusilə də kiçik şəhərlərdə və kənd 

yerlərində;  

 şəhər infrastrukturunun və şəhər ehtiyatlarının idarə edilməsində smart-

texnologiyaların tətbiqi.  

Nəticə. Beləliklə aparılan təhlil əsasında belə nəticəyə gəlmək olar ki, 

müasir mərhələdə Azərbaycanın şəhərləri və yaşayış məntəqələrində həll 

olunmalı bir sıra problemlər mövcuddur. Problemlərin bir hissəsi bütün 

şəhərlərin ənənəvi problemlərinə aiddir, məsələn, ekoloji problemlər, 

nəqliyyat problemləri, yaşayış məntəqələrinin məkan strukturu, mühəndis-

texniki infrastrukturu ilə bağlı problemlər və s. Bununla yanası Azərbaycana 

xas olan və yeni yanaşma tələb edən problemlər də mövcuddur. Bu, ilk 

növbədə işğaldan azad olunmuş ərazilərdə şəhər və kəndlərin bərpası 

problemidir. Bu problem respublika üçün çox vacibdir, belə ki, bütün ölkə 

ərazisində məskunlaşmanın coğrafiyasının dəyişməsi ilə müşayiət oluna bilər. 

Posnsənaye erasına və rəqəmsallaşma dövrünə daxil olaraq biz yeni, əvvəllər 

şəhərlərə xas olmayan, şəhərlərin planlaşdırma strukturunu keyfiyyətcə dəyişə 

bilən problemləri də müşahidə edirik. Bu dəyişikliklə innovasiya 

texnologiyaları ilə bağlı olacaq. 



Ülfət Ələsgərov  

 

216 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Göytəpə şəhərinin baş planı. İzahat yazısı. “EL&EN” Architecture, 

design. Sifarişçi:  Azərbaycan Respublikası Dövlət Şəhərsalma və 

Arxitektura Komitəsi  Bakı, 2023 

2. Liman şəhərinin baş planı. İzahat yazısı. “Arxin-M” firması. Sifarişçi:  

Azərbaycan Respublikası Dövlət Şəhərsalma və Arxitektura Komitəsi  

Bakı, 2024 

3. Qəhrəmanova Ş. Gəncə şəhərinin 2040-cı illər üçün inkişaf konsepsiyası 

// Memar jurnalı, 2022-2023, №32  

4. Генеральная Ассамблея ООН Сессия 1 C Прогресс, достигнутый к 

настоящему времени в осуществлении решений второй 

Конференции Организации Объединенных Наций по населённым 

пунктам (Хабитат-II) и в выявлении новых и возникающих проблем 

в области устойчивого развития 

городов A/CONF.226/PC.1/5 страница 7. 26 июля 2014. Проверено 

10 марта 2017. 

5. Доклад ООН: в городах к 2050 г будет проживать 66 % населения 

планеты Архивная копия от 18 октября 2022 на Wayback Machine 

6. Научно-технический прогресс: возникновение новой географии. 

Дата обращения: 28 мая 2020. Архивировано 26 июня 2019 года 

7. Потаев Г.А. Cовременные тенденции развития архитектуры, 

градостроительства и дизайна. Минск, 2015, 57 с. 

8. Торговый топос в пространстве цифры: предельное выражение 

глобализации. Дата обращения: 28 мая 2020. Архивировано 26 июня 

2019 года. 

9. https://arxkom.gov.az/bakinin-bas-plani?plan=baki-seherinin-bas-plani-

2040 

10. https://www.stat.gov.az/source/demoqraphy 

 

 

 

 

 

Ulfat Alasgarov  

 

Actual problems of urban development in aAzerbaijan 

 

Key words: urban planning, cities and towns of Azerbaijan, settlement 

system, development problems, urbanization rate, post-industrial era 

The article highlights current aspects of urban development in 

Azerbaijan. It analyzes the scope of urbanization and the challenges of spatial 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D0%B5%D0%BD%D0%B5%D1%80%D0%B0%D0%BB%D1%8C%D0%BD%D0%B0%D1%8F_%D0%90%D1%81%D1%81%D0%B0%D0%BC%D0%B1%D0%BB%D0%B5%D1%8F_%D0%9E%D0%9E%D0%9D
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
http://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/CONF.226/PC.1/5&lang=R
https://ria.ru/20140710/1015448069.html
https://ria.ru/20140710/1015448069.html
https://web.archive.org/web/20221018001523/https:/ria.ru/20140710/1015448069.html
https://ru.wikipedia.org/wiki/Wayback_Machine
https://www.elibrary.ru/item.asp?id=27509429
https://web.archive.org/web/20190626222450/http:/elibrary.ru/item.asp%3Fid%3D27509429
https://www.elibrary.ru/item.asp?id=27509429
https://www.elibrary.ru/item.asp?id=27509429
https://web.archive.org/web/20190626222450/http:/elibrary.ru/item.asp%3Fid%3D27509429
https://arxkom.gov.az/bakinin-bas-plani?plan=baki-seherinin-bas-plani-2040
https://arxkom.gov.az/bakinin-bas-plani?plan=baki-seherinin-bas-plani-2040
https://www.stat.gov.az/source/demoqraphy


Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual problemləri 

 

217 

 

planning within cities. It reviews trends and directions of urbanization 

development in Azerbaijan within the context of global urbanization 

processes. The article addresses both traditional problems common to most 

cities and those specific to urban development in Azerbaijan, including 

challenges associated with the adoption of innovative technologies. 

 

 

 

 

Ульфат Алескеров 

 

Актуальные проблемы развития градостроительства в 

Aзербайджане 

 

Ключевые слова: градостроительство, города и населенные 

пункты Азербайджана, система расселения, проблемы развития, темпы 

урбанизации, постиндустриальная эра 

В статье освещаются актуальные аспекты развития 

градостроительства в Азербайджане на современном этапе. 

Анализируются масштабы урбанизации и проблемы территориального 

планирования городов. Проводится обзор тенденций и направлений 

развития урбанизации в Азербайджане в контексте мировых 

урбанизационных процессов. Рассматриваются традиционные 

проблемы, характерные для большинства городов, а также 

специфические для азербайджанского градостроительства, включая 

проблемы, связанные с внедрением инновационных технологий. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

ŞƏHƏRSALMA, LANDŞAFT VƏ DİZAYN            Volume 24  №1 2024 218-224 

 

218 

 

    Роза Ализаде  

НАНА, Институт Архитектуры и Искусства,  

научный сотрудник 

k__roza@mail.ru 

УДК 640.41 

  

ТУРИЗМ И РЕКРЕАЦИОННАЯ СИСТЕМА ГОРОДА 

ШУША 

 

Аннотация: Азербайджан страна богатая природными и 

историческими памятниками. Наличие туристско-рекреационных 

ресурсов в пределах какой-либо территории являются главными 

факторы, определяющие возможности развития региона в сфере 

туризма, что положительно сказывается на его социально-

экономическом развитии. К таким регионам относится и Карабах. 

Изучение факторов как основных движущих сил формирования и 

развития, территориальных туристско-рекреационных систем всегда 

является одним из актуальных направлений развития региона. Регионы 

Азербайджана, обладающие богатым природным и культурным 

потенциалом, имеют все необходимые предпосылки для перспектив 

развития туризма. 

Ключевые слова: туризм, рекреация, город, регион, памятники, 

природа, потенциал. 

 

Карабах - один из регионов Азербайджана с чистейшим горным 

воздухом, уникальными живописными горными  ландшафтами, 

целебными минеральными водами и источниками, историческими 

памятниками, т.е. богатыми туристско-рекреационными ресурсами. 

Туризм стал мощнейшим общественным явлением, играющим огромную 

роль в экономическом развитии регионов. Поэтому изучение туризма и его 

влияния на человека, общество, экономику, экологию необходимо. 

Развитие туризма для Карабахского региона в перспективе может 

выступить гарантом устойчивого социально-экономического развития. 

Климатические условия города Шуша  сходны с самыми известными 

курортами, например, Кисловодском или Абастумани. Благодаря своим 

лечебным характеристикам санатории города Шуша сравнивают также со 

знаменитым швейцарским курортом Давосом. В советское время в них 

лечили заболевания желудочно-кишечного тракта, бронхов, многие 

неврологические и сердечно-сосудистые заболевания.  

Шуша известна всему миру благодаря чистому горному воздуху, 

прохладная вода Иса булагы (родник), необычайная красота окружающих 

mailto:k__roza@mail.ru


Туризм и рекреационная система города Шуша 

 

219 

 

город равнин Джыдыр дюзю, Туршсу, Ширлан, Дашалты и другие 

природные богатства. 

Помимо чистого горного воздуха, в Шуше живописная природа: 

город расположен на пологом горном склоне на высоте 1500 м над 

уровнем моря, причем верхняя часть на 300-400 м выше нижней.  

В северной части протекает река Халфали, в левой - Гаргар. Город 

со всех сторон окружен отвесными скалами, только в его «изголовье» 

- Иреванские ворота, а у подножия - Гянджинские. С южной стороны 

Шуша окружена равниной Джыдыр дюзю, холмами Учмих, деревней 

Дашалты и горным хребтом Кирс. С севера - холмом Довталаб, рекой и 

селом Халфали, а также обрывом Михского залива. 

На западе Шуша не менее живописна, с этой стороны ее окружают 

село Зарисли и долина Гала, знаменитое плато Туршсу и 

гора Сагсаганлы. С востока - село Шуша, гора Багриган, лес и 

холм Топхана и скала с таинственным названием Сокровище. В двух-

трех километрах от города раскинулся пышный лес с чрезвычайно 

богатой фауной.  Таким образом, древняя история города, география, 

курортный климат, памятники исторического и культурного наследия и 

сделали культурную столицу Азербайджана одним из привлекательных 

мест для туристов. 

На территории Карабаха широкую известность получили 

минеральные источники Истису (Кяльбаджар) и Туршсу (Шуша), 

обладающие лечебным эффектом. Я думаю , что санаторно-курортные 

учреждения, которые будут созданы в ближайшее время на базе этих 

минеральных источников, приведут к росту как отечественных, так и 

иностранных туристов, посещающих регион, а также послужат 

восстановлению его былой славы. 

Одним из природных компонентов, привлекающих туристов в 

Карабахский регион, являются ландшафты. 

Карабах имеет сложную и красочную вертикальную ландшафтную 

структуру. Однако негативные процессы, происходившие в течение 

последних 30 лет - армянская оккупация с экологической агрессией, 

разрушением населенных пунктов, пожарами, вырубкой лесов, - привели к 

деградации природных и антропогенных ландшафтов. Вырубка ценных 

деревьев и кустарников, составляющих лесной покров этих территорий, 

и отправка их на продажу в разные страны достигли критического 

уровня. В настоящее время на этих участках ведется наблюдение, и 

ожидается, что в ближайшее время леса восстановятся и вернутся к 

своему прежнему виду. 

 По этой причине вертикальная дифференциация ландшафтов, 

ландшафтно-экологическая характеристика типов, подтипов и видов 



Роза Ализаде 

 

220 

 

требуют повторного изучения, особенно в горных массивах и на 

предгорных равнинах. 

Один из основных факторов развития туризма связан с лесами, 

выполняющими как эстетическую, так и культурно-лечебную функцию. 

На их базе возможно создание туристических, санаторно-курортных и 

других оздоровительных центров. 

Считают, что чем выше статус памятника природы, тем выше его 

уникальность. Потому что районы, где сочетаются туристско-

рекреационные ресурсы, обладают высокой привлекательностью. Здесь на 

первый план выступают мозаичность и композиционные особенности 

пейзажа. Большое значение имеют также водоемы (реки, озера, 

водохранилища) и древесные растения (хвойные и смешанные леса), 

которые укрепляют ландшафт, создают дополнительные рекреационные 

возможности и повышают привлекательность ландшафта.  

Наличие туристско-рекреационных ресурсов в пределах какой-

либо территории считается главным условием развития туризма в 

данном регионе, своего рода его фундаментом, или основным фактором 

определяющим возможности развития региона в сфере туризма, что 

положительно сказывается на его социально-экономическом развитии. 

Величину рекреационной системы следует рассматривать как 

суммарную вместимость санаторно-курортных учреждений, учреждений 

отдыха и туризма, а также зон кратковременного отдыха, входящих в 

состав ее градостроительных образований - курортов, мест отдыха и 

туризма и т.п., которые могут быть разрешены на территориях, выделенных 

в результате оценки природных рекреационных ресурсов района. При 

определении суммарной вместимости курортно-оздоровительных 

учреждений целесообразно выделять: максимальную вместимость, 

определяемую из расчета полного использования установленных 

рекреационных ресурсов; 28 расчетную вместимость, увязанную с 

показателями реализуемой в данном районе потребности населения и 

определяемую по величине ресурсов, которые могут быть использованы 

в течение проектного периода с учетом интересов других отраслей 

народного хозяйства. Расчет вместимости следует вести 

дифференцированно для территорий курортного использования (с 

бальнеологическими, грязевыми и другими лечебными ресурсами) и 

рекреационного использования (с оздоровительными, туристскими 

ресурсами и т.п.). Суммарная вместимость санаторно-курортных 

учреждений бальнеологических курортов определяется, исходя из 

утвержденных запасов ресурсов минеральных вод. 

Процесс проектирования рекреационной системы, включающей 

как элементы прогноза, так и плана, должен предусматривать 

выполнения определенных работ. Одним из них является прогноз развития 



Туризм и рекреационная система города Шуша 

 

221 

 

рекреационной системы как подсистемы урбанизированного района. При 

разработке данного вопроса совокупность показателей, характеризующих 

подсистемы расселения, транспорта, территориального развития народного 

хозяйства, не является предметом проектирования и должна быть заранее 

заданной. В процессе проектирования производится оценка этих подсистем 

с точки зрения изменения в расселении, схеме обслуживания, транспорта. 

Результатом должна быть нормативно-целевая модель, включающая 

полный перечень нормативов и показателей потребностей населения в 

курортном лечении и рекреации. Рассматриваются варианты размещения 

объектов рекреации, режима использования и оборудования 

рекреационной территории, транспортного обслуживания, размещения 

учреждений культурно-бытового назначения. Для каждого варианта 

необходимо составить прогноз поведения населения, т.е. выявить, откуда и 

сколько приедет отдыхающих, с какими целями. Таким методом может 

быть учтено вероятное перераспределение потоков к местам отдыха в 

результате развития всей пространственной структуры рекреационной 

системы, определены изменения в функциональном назначении и 

размещении мест отдыха, в направлениях развития и вместимости мест 

расселения, в схеме транспортного обслуживания. 

Горно-рекреационные районы должны формироваться по 

возможности в системе крупных туристских регионов и обеспечиваться 

надежной транспортной связью с большими городами - исходными 

пунктами туристских потоков, а также находиться во взаимосвязи с 

основными туристскими маршрутами. Система туристских маршрутов 

должна проектироваться с учетом организации устойчивых туристических 

потоков в увязке с рекреационными центрами, природными парками, 

памятниками архитектуры и истории. Необходимо предусматривать 

рациональное распределение потоков туристов на территории района с 

обеспечением планировочными средствами охраны окружающей 

природной среды.  

 Горно-рекреационные районы следует проектировать с учетом 

организации активных форм отдыха и спорта в летний и зимний 

периоды, предусматривая в зимнее время организацию лыжного 

туризма, горнолыжного спорта и отдыха, в летнее время - горно-

пешеходного, велосипедного, водного туризма, альпинизма и отдыха в 

горных курортах. При этом следует учитывать, что наибольшее влияние 

на формирование горно-рекреационных районов оказывает 

горнолыжный спорт, так как возможность его организации позволяет 

круглогодично функционировать рекреационным учреждениям. 

Требования к организации горнолыжного туризма и спорта являются 

определяющими при проектировании горно-рекреационных центров - 

основных типов рекреационных образований горно-рекреационных 



Роза Ализаде 

 

222 

 

районов. В летний период горно-рекреационные центры должны 

использоваться для организации туризма и отдыха. В случае наличия в 

горном районе лечебных ресурсов возможно формирование 

горноклиматических бальнеологических курортов, которые должны 

включаться в единую курортно-рекреационную систему района. Их 

проектирование должно вестись в соответствии с требованиями 

"Инструкции по планировке и застройке курортов и зон отдыха". 

Расчлененный характер горной местности, дефицит пригодной для 

застройки территории, необходимость использования склонов гор для 

организации горнолыжного спорта диктуют особые приемы 

планировочной организации горно-рекреационных районов. Важное 

значение при этом приобретают создание надежных транспортных 

связей. 

Сегодняшний уровень индустриализации и урбанизации вызывает 

у людей обостренное восприятие природных ценностей. Современный 

человек, захваченный могуществом своих машин, увлеченный своими 

новыми конструкциями и поглощенный искусственной, механической 

средой, которую он создал вокруг себя, при первой же возможности 

оторваться от всего этого, стремится к природе - свежему воздуху, 

солнечному свету, зелени. 

В целях создания достаточных условий для отдыхающих, малых 

гостиниц, пансионатов, кемпингов, санаториев, баз отдыха, ремонта и 

обеспечения безопасности дорог, ведущих к водопадам, внедрение 

маршрутов в деятельность туроператоров позволит еще больше 

увеличить поток туристов. 

В свете этих решений, наряду с усовершенствованием создающих 

учреждений отдыха, нам предстоит освоение новых территорий с 

благоприятными условиями для активного отдыха. 

Для проведения такого рода отдыха у нас в стране и, в частности, в 

Шуше, имеются большие природные возможно в том числе, обширные 

горные массивы. 

Все это в дальнейшем будет привлекать сюда десятки тысяч 

отдыхающих и туристов. Привлекая значительные людские потоки, 

горные районы вовлекаются в процесс интенсивной урбанизации, 

причем на определенном этапе развития горного туризма, масштабы его 

влияния могут сказаться угрожающими для природных комплексов. 

Рост подвижности населения свидетельствует, что при организации 

отдыха мы сталкиваемся с обратным процессом и с возрастанием 

требуемых рекреационных площадей на каждого отдыхающего. 

Поэтому, уже сейчас надо провести резервирование земель с 

естественным ландшафтом на отдаленную перспективу. 

 



Туризм и рекреационная система города Шуша 

 

223 

 

Литература: 

 

1. Агакишиева Г.Р. Территориальная организация туризма в горных 

регионах Азербайджана (на примере Шеки-Загатальского, Губа-

Хачмазского и Горно-Ширванского экономико-географических 

районов) // Вестник Национальной академии туризма. 2020. №4(56). 

С. 41-45. 

2. Имрани З.Т. Потенциальные возможности туристско-

рекреационных ресурсов и районирование северных регионов 

Азербайджана // Перспективы создания туристско-рекреационных 

зон в Азербайджанской Республике: Сб. науч. ст. по мат. науч.- 

практ. конф. Баку: Мутерджим, 2019. С. 8-13. 

3. Мамедов Г.Ш., Юсифов Э.Ф., Халилов М.Ю., Керимов В.Н. 

Азербайджан: потенциал экотуризма. Баку: Шерг-Герб, 2012. 357 с. 

 

 

 

      Roza Alizadeh  

  

Tourism and recreational system of the city of Shusha. 

 

Key words: tourism, recreation, city, region, monuments, nature, 

potential. 

Azerbaijan is a country rich in natural and historical monuments. The 

presence of tourist and recreational resources within any territory are the main 

factors determining the possibilities for the development of the region in the 

field of tourism, which has a positive effect on its socio-economic 

development. Karabakh also belongs to such regions. 

The study of factors as the main driving forces in the formation and 

development of territorial tourist and recreational systems is always one of the 

current areas of development of the region. The regions of Azerbaijan, which 

have rich natural and cultural potential, have all the necessary prerequisites 

for the prospects for the development of tourism. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Роза Ализаде 

 

224 

 

Roza Əlizadə 

 

Şuşa şəhərinin turizm və rekreasyon sistemi. 

 

Açar sözlər: turizm, rekreasiya, şəhər, rayon, abidələr, təbiət, potensial. 

Azərbaycan təbiət və tarixi abidələrlə zəngin bir ölkədir. İstənilən ərazi 

daxilində turizm və rekreasiya resurslarının olması regionun turizm sahəsində 

inkişaf imkanlarını şərtləndirən əsas amillərdəndir ki, bu da onun sosial-

iqtisadi inkişafına müsbət təsir göstərir. Qarabağ da belə rayonlara aiddir. 

Ərazi turizm və rekreasiya sistemlərinin formalaşmasında və inkişafında 

əsas hərəkətverici qüvvələr kimi amillərin öyrənilməsi həmişə regionun aktual 

inkişaf istiqamətlərindən biridir. Azərbaycanın zəngin təbii və mədəni 

potensiala malik regionlarında turizmin inkişafı perspektivləri üçün bütün 

zəruri ilkin şərtlər vardır. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

SƏNƏTŞUNASLIQ Volume 24  №1 2024 225-232 

225 

SƏNƏTŞUNASLIQ 

Rəna Məmmədova 

AMEA-nın müxbir üzvü  

Sənətşünaslıq üzrə elmlər doktoru, professor 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11351062UOT 78.022(494.24) 

GENOFORMULA SIRASININ  VEKTORLARI  HAQQINDA 

Annotasiya: Bu məqalədə türkdilli xalqların musiqi folkloru 

nümunələrində təkamül prosesinin xüsusiyyətlərinə baxılır. Səs yüksəkliyinin, 

səs sıralarının identifikasiyası, ladintonasiya tipologiyalarının funksional 

nisbəti  obyektiv olaraq mövcuddur. 

Formula havalar özündə lad semantikasını cəmləşdirir və intonasiyanın 

ən qədim formalarını əks etdirir. Məqalədə qeyd edilir ki, musiqi folklorunun  

təkamülündə  ənənəvi  qatın  fəaliyyəti  mədəniyyət haqqında  müəyyən 

məlumatı əks etdirir. 

Açar sözlər: genoformula, mədəniyyət, təkamül, tarix, musiqi. 

Əsaslandırılmasını tələb edən türk dünyası xalqlarının bədii 

yaradıcılığının eyniyyətləri  onların ümumi  genofondunun  parametrlərinə 

aiddir. Türk  nusiqi seqmentlərinin  fiksasiyası  mürəkkəb tədqiqat  prosesini 

nümayiş etdirir. Bizim tərəfimizdən genoformula kimi təyin edilmiş formulluq 

bu seqmentlərin göstəricisidir. Türk musiqi sisteminin eyni kökləri, qohumluq 

genezisi etnomədəniyyət tipologiyalarına daxildir. Özündə musiqi semantikasını 

cəmləşdirən formul havalar  intonasiyanın  ən qədim   formalarını  təqdim edir. 

Öyrənilən fenomeni parlaq işıqlandıran genoformulanın sinonimlərinin  istifadəsi 

mümkündür. Məsələn,  genetik  “işarə”, intonasiya prototipi, ayin klişe və s. 

Türkdilli xalqların musiqi folklorunun nümayəndələri eşitmə paralellərini 

göstərir. Səs yüksəkliyi, səs sırası, ladintonasiya  tipologiyalarının funksional 

nisbətinin identifikasiyaları obyektiv mövcuddur. Bu analogiyalar “soy”, genetik 

xarakterə malikdir. Məhz bu mənada demək olar ki,  genoformula  təkamül 

informasiyasının  müəyyən zəncirini  təmsil edir. 

Xalq mədəniyyəti  musiqi folklorunun qədim dövrdən  başlayaraq 

müasir dövrədək  olan  fəaliyyətinin  müxtəlif tarixi  qatlarını  özünə daxil 

edir. Mədəniyyətin tarixi  qatlarının fiksasiyası,  musiqi mədəniyyətində  

mərhələli  müxtəlif halların fiksasiyası, şübhəsiz, mürəkkəb problemdir. Lakin 

etnomusiqişünaslığın məlum metodoloji  prioritetlərini  istifadə edərək,  

polielement strukturlardan təkamülün müəyyən mərhələlərini  ayıra bilərik. 

Türkdilli xalqların musiqisində təkamül mərhələlərinə baxılması bu 



Rəna Məmmədova 

 

226 

 

mərhələləri lad strukturlarının formalaşmasının xüsusiyyətlərinə görə  

identifikasiya etməyə imkan yaradır. 

Türkdilli xalqların musiqisində ladintonasiya tipoloji modellərin 

müqayisəli və genetik  rekonstruksiyası  musiqi  mədəniyyətinin  müəyyən  

qohumluğunu  nümayiş etdirir. Məlumdur ki,  intonasiyanın  dərin  qatlarının  

öyrənilməsi bir sıra materiallara əsaslanır. Bura mərasim mahnı  mədəniyyəti, ana 

və uşaq  folkloru, erkən folklor  intonasiya  nümunələri  daxildir. Başqa sözlə 

desək,  material coğrafi, etnik, mərhələli  cəhətdən  yaxındır. 

Etnomusiqişünaslıq faktoloji materialın  axtarışı, ifadəsi, təsviri və 

işlənilməsi vacib olan elementlərdən ibarətdir. Göstərilən material  öz 

üzərində unikallıq, təkrarolunmazlıq  “mphürü” daşıyır. Faktoloji  materialın  

təfsirinin nə qədər inandırıcı, tam dəyərli olmasından asılı olaraq,  

etnomusiqişünaslığın  problemlərinin tədqiqi daha səmərəli, dərin olar. 

Şübhəsiz,  başlanğıc və  mənayaradan mövqelərin  metoloji dəqiqliyi və 

aydınlığı  nəzəri təhlilin  perspektivlərini müəyyənləşdirir. Bu və ya digər  

motiv-tematik quruluşun  intonasiyalı-ritmik  “kökünü”  aşkarlamağa  imkan 

verən tədqiqatın müxtəlif metodları mövcuddur. Musiqi təfəkkürünün  

mərhələli  müxtəlif tipləri  haqqında  çox maraqlı ədəbiyyat mövcuddur. 

Lad hissinin mənşəyi ilə bağlı müəyyən fikir müxtəlifliyi mövcud  

olduğundan, Azərbaycan xalq  musiqisinin  inkişafında  təkamül zəncirinə  

“sadədən mürəkkəbə” məşhur  nəzəriyyə nöqteyi- nəzərindən baxmaq olardı. 

Məsələn, mərasim və laylay, uşaq mahnılarından Azərbaycan  muğamlarının   

genişlənmiş  kompozisiyalarına qədər. 

 Biz tədqiqat yanaşmalarının fərqliliyinə görə musiqinin tarixi 

yaranması  proseslərini  buraxırıq. Lakin  qeyd edək ki, digər fikirlər də  

mövcuddur: “erkən mahnı melodikası hər şeydən öncə, metroritmik və 

sintaktik, daha sonra isə  bu əsasda səs yüksəkliyi, ladtonal cəhətdən  təşkil 

olunur” (E.Alekseyev). 

Mənalı,   davamlı  ladintonasiyalığın  tarixi  mərhələsində  Azərbaycan 

xalq musiqisində genoformulanın yaranması faktına əsaslanaraq çıxış 

edəcəyik. Genoformulanın “tarixdən kənarlığına” dair mübahisəni  nəzərə 

alaraq, aşağıdakı prinsipial mövqeləri qeyd  edək.  Birincisi,  söhbət tarixi 

inkişaf prosesində yaranmış musiqi mədəniyyətindən gedir, belə ki,  

müqayisəli təhlildə bizim əsaslandığımız formulalar sabitləşmiş musiqi 

sisteminin  müəyyən səviyyəsini  əks etdirir. Yada salaq ki,  Ü.Hacıbəyli 

Azərbaycan xalq  musiqisinin  materialını   ümumiləşdirmişdir və  bu zaman  

Şərq   musiqişünaslığının çoxəsrlik  tarixinə, orta əsrlər alimlərinin  yazılı 

mənbələrinə əsaslanmışdır. 

İkincisi,  müqayisəli  təhlildə  janr  yanaşmasına əməl  edilir, yəni janr 

paralellərinin çərçivələri  nəzərə alınır,  bu da özü pzlüyündə   bu və ya digər 

tarixi  formalaşmış  konteksti  göstərir. Belə ki,  etnomədəniyyətin   musiqili  

müqayisələri öz təhlil metodlarına malikdir, halbuki, şifahi ənənəli 



Genoformula sırasının  vektorları  haqqında 

 

227 

 

professional musiqinin müqayisəli təhlili nəzəri elmin məlum 

determinantlarına  əsaslanır. 

Üçüncüsü, türkdilli xalqların səs aləminin klişeli forması kimi  

genoformula  sırası  təkamül informasiyasının  müəyyən tiplərini  əks etdirir. 

Musiqi türkologiyasının metodoloji möcqeləri müqayisəli sənətşünaslıq 

kontekstində musiqi folklorunu mərhələlik aspektində K.Kvitkanın, 

V.Belyayevin, İ.İ.Zemtsovskinin, E.Alekseyevin, F.Rubtsovun, 

V.Qoşovskinin və digər alimlərin ideyalarına uyğundur. 

Müasir tədqiqatlarda xalq musiqisinin polimərhələliyi haqqında  

yazırlar: “Xalq musiqi mədəniyyətinin  bu keyfiyyəti  öz mövcudluğunun 

müasir  mərhələsində  xüsusilə, nəzərə çarpır. O, yaranması müxtəlif tarixi 

dövrlərə mənsub janrların  və üslubların özündə eyni zamanda,  fəaliyyətində  

aşkar olunur. Folklor ənənəni  ən qədimdən  nisbətən son vaxtlaradək  olan 

müxtəlif dərinlikdə yerləşən mədəni qatların arxeoloji qazıntıları ilə müqayisə  

etmək olar” [7, s.56]. 

İ.İ.Zemtsovski hesab edir ki, xalq  musiqisini  tədqiq edərkən, mütləq 

“burada mərhələli yeni intonasiyaları, musiqili bütövün müxtəlif  

komponentlərində  həkk olunmuş müxtəlif üslubların  izlərini  fərqləndirmək  

lazımdır.   

Musiqinin  intonasiya  forması haqqında  V. Meduşevskinin  kitabından 

sitat çox  maraqlıdır: “Musiqi forması bütövlükdə necədir? Bütün əsrlərin və 

xalqların  musiqisini  əhatə edən  belə bir qlobal  problemi  işıqlandırmaq çətindir. 

Burada əsas anlayış və müddəaların  özünü açan və özünü  təsdiqləyən sistemin 

nəzəriyyəsinin qurulmasından  başqa çıxış yolu  yoxdur. Nəzəriyyənin  bu – 

özünüaçılmasını obrazlı şəkildə  belə təsəvvür etmək  olar ki, əvvəlcə biz musiqini 

maksimum məsafədən, maksimum yüksəklikdən müşahidə edirik, bu zaman 

sivilizasiyaların, dövrlərin mədəniyyətlərinin, üslubların, janrların fərqləri 

görünmür, yalnız universal əsaslar görünür. Sonra isə biz  tədricən  intonasiya 

formasının gözəl və möcüzələrlə  dolu yerinə  enənədək  uçuşun  hündürlüyünü  

aşağı salırıq, onun  qoxusunu alırıq və gözəllik  hopmuş insan dünyasına  nüfuz 

edirik” [5, s.5]. 

V.Meduşevskinin sitatında  xalq  musiqisinin  çoxsəviyyəli struktur  

təşkili əks olunmuşdur, onun çoxqatlılığı  özündə mühüm  mərhələli 

determinantları ehtiva edir.  

“Musiqi ensiklopediyası”nda musiqi mədəniyyətinin inkişafının  

yazıdanöncəki  dövrün  öyrənilməsi  metodları haqqında  deyilir: “a)nəzəri və 

dolayı, əlaqəli sahələrdəki analogiyalara əsaslanaraq; b) qorunub saxlanılmış 

yazılı və maddi mənbələr üzrə (musiqi haqda traktatlar, səyyahların 

ifadələrisəlnamələr, musiqi alətləri və əlyazmaları, arxeoloji qazıntılar); b)  min 

il əvvəlki  prinsiplərin  formalaşmış formalarını özündə  qoruyub saxlaya bilən 

şifahi  musiqi ənənələrinin  bilavasitə  məlumatlarına görə” [6, s.889]. 



Rəna Məmmədova 

 

228 

 

Görkəmli etnomusiqişünasların  fikrincə, uzun tarixi  dövr ərzində  

musiqi nitqinin mühüm elementlərinin toplanması musiqi folklorunda  

müəyyən strukturların formalaşmasına imkan verdi, bunlar musiqi  

folklorunun  təkamülünün  mərhələləyini  əks etdirməyə  qadir idilər. Belə  bir  

ifadəliliyin  çoxvektorlu luğu keçən əsrlərin  not yazılarına  əsaslanmağa  

imkan verərək təhlil edilə  bilər. Bu cür ladintonasiya  təfəkkürünün  əsasında  

dörd parametr durur: 

1.milli lad melodik  təfəkkürün  prinsipial  birliyi, 

2.ilkin folklor  intonasiyanın  solo-vokal təbiəti, 

3.ritmik başlanğıcın  prioriteti, 

4.mahnı  folklorunun çoxqatlı intonasiya təbiəti” [1] 

Məlumdur ki,  ladların formalaşması – seleksiyanın, seçimin  uzun, 

mürəkkəb yoludur, burada ritmik vasitələrin ostonat  proseslərdən başlayaraq  

dilin sintaksis  xüsusiyyətlərinə qədər və s. bir çox amillər əks edilmişdir. Bu 

prosesdə  əhəmiyyətli yeri əmək prosesləri, universal psixofizioloji 

universallıqlar, etnokollektivin  istəkləri və s. tutur. 

“sadədən mürəkkəbə” nəzəriyyəsinə müraciət edərək biz erkən folklor 

intonasiyanın  formalarının  müxtəlifliyi  haqda özümüzə  hesabat veririk. Belə 

ki,  məsələn,  Yakut xalq  musiqisində  geniş diapazonlu  oxuma kimi  

etnomədəni  intonasiyanın xüsusiyyətləri  məlumdur. Bununla yanaşı,  Yakut 

xalq  musiqisində geniş diapazonlu oxumanın qədim qatlarının nümunələrini 

təhlil edən E.Alekseyev qeyd edirdi ki, “şifahi məişət şəraitində bu gün səslənən 

folklorun  erkən qatlarında darhəcmli  səs sıralarının üstünlük  təşkil etməsi, 

təkcə  müəyyən tarixi dövrdə məhdud sıraların dominant mövqeyini göstərmir, 

həm də xalq musiqiçilərinin bir çox nəslinin  yaddaşında məhz  bu  lad 

quruluşların... qorunmasının  təbiiliyini  bildirir” [1]. 

Azərbaycan nəzəri elmi qarşısında Azərbaycan lad sisteminin  

genoformulasının  kökünün “ilkin  səbəbləri”nin axtarışı  haqqında məsələ 

qoymaq lazımdır. Söhbət Azərbaycan musiqisində intonasiyanın erkən mərhələsi 

haqqındadır. Mən bu  genoformulalara  bir növ, “təbii fenomen” kimi  baxıram,  

bu fenomen  milli spesifik, musiqi-yüksəkliyi  təşkilinin  xüsusi  tipinin  əsası 

olmuşdur, Azərbaycan  musiqisi də  elə bunu  təmsil edir.   

 Azərbaycan  xalq musiqisində   türk irsi ilə sıx bağlı  müəyyən  

intonasiya qatın  mövcuddur. Belə ki, məsələn, əgər genoformulaya türk 

məkanının dəyişiklikləri sisteminin elementi kimi baxılsa, onda  

genoformulanın musiqi təfəkkürünün relikt substratı olduğu ortaya çıxır.Onu 

əmələ  gətirən  modellərin  genetik zənciri  -  müxtəlif növ  səs rəmzləri, klişe, 

stereotiplər, ilkin həqiqətlər, ilkin səbəblər, ilkin nümunələrdir. Türk 

xalqlarının musiqisində  ən müxtəlif   genoformulaların  müqayisəsi  onların 

ilkinliyini şüurun seçdiyi xüsusi kateqoriya kimi təsdiq edir, belə ki, 

genoformula - türkdilli  xalqların musiqi  mədəniyyətində  çox sayda konkret  

melodik  formaların  struktur əsasına xidmət edən  özəkdir.   



Genoformula sırasının  vektorları  haqqında 

 

229 

 

İntonasiya universallıqlarını müəyyənləşdirərkən İ. Zemtsovski    

formulluğu “folklor fonosfer” kimi xarakterizə etmişdir. Alim yazırdı: 

“Folklor haqqında müasir elm artıq müxtəlif “gəzərgi musiqi formulalarını”, 

melodik və ritmik stereotipləri, ifaçılıq klişesini, ümumi yerləri və  “standart 

frazeoloji formulaları” öz diqqətindən kənarda  qoya bilməz”. Sonra bizim 

tədqiqat üçün olduqca  mühüm olan ifadə gəlir: “Bundan başqa,  ənənəvi  

musiqinin  sabitliyinin ölçüsü müvafiq folklor regionun (dialektin) həqiqiliyi 

və  üzviliyi ilə bağlıdır” [4, s.118]. Daha sonra “... folklorun sonsuz variantlığı 

arxasında nə durur, əlbəttə ki, sanki  lokal üslubun özəl forma  əmələ gətirən  

elementlərindən başlayaraq ən böyük  etnik  etnikarası  bədii obraz –

ümumiləşmələrədək  folklorda  hər şeyi  doğurmuş və  təsdiq etmiş – 

yaradıcılığın ənənəvi  kanonizasiyası” (İ.Zemtsovski). 

İ.Zemtsovski  bunun  müxtəlif təriflərini sadalayır. Bunları  göstərək: 

-“formula zənginliyi” (V.Viora); 

-“intonasiya-melodik formulaların möhkəmləndirilmiş toplusu” 

  (V.İ.Yelatov); 

-“formula-aforizm” (Z.V.Evald); 

-“melodik formula-havalar” (B.Asafyev); 

-“hava-formula” (Z.Evald) [4, s.125]. 

Melodik formulluq nəzəriyyəsini işləmiş İ.İ. Zemtsovski tərəfindən  

aşağıdakı  sual qoyulmuşdur: “Musiqili şüur  hadisəsi kimi  musiqi formulası 

nədir? Mənim fikrimcə, folklorda melodik formulalıq nəzəriyyəsinin suallar 

sualı bundan ibarətdir. Melodik formulluq fenomeni musiqi şüurunun  tarixən  

müəyyən edilmiş səviyyəsinə müvafiqdir, bunun  üçün  formulalarla 

düşünmək  xarakterdir. Məhz ona görə  bu,  sadəcə “struktur” deyil, həm də 

“zehni” hadisədir, o, istinasiz olaraq inkişafın müvafiq mərhələsində  

folklorun  bütün  ənənəvi  janrlarına  aiddir.  Ona görə də,  mərhələli  hadisə 

kimi o, bizm tərəfimizdən  sonaqədər  başa düşüləcək”. Daha sonra: “Əgər biz 

artıq bu gün bütün funksiyaları polimorf olan folklorun ənənəvi   

daşıyıcılarının şüurunun sinkrektikliyini tanıyırıqsa, (bütün formalar  

polifunksionaldır və müvafiq olaraq formulluğun da funksiyası  polimorfdur), 

onda biz  müəyyənləşdirməliyik  ki, məhz hansı  formulluq – musiqili, sözlü, 

ritual və ya başqası -  baxılan  mərasim sistemində  inteqrasiya edən kimi çıxış 

edir” [4, s.126]. 

İ. Zemtsovskinin  fikrincə, “formulalarla  təfəkkür” –  mərhələli bir  

hadisədir. Bu məsələdə biz alimlə  həmrəyik. Məhz buna görə “genoformula” 

terminində biz  mərhələ əhəmiyyətli  - genetik aspekti  qeyd etdik. 

F.A.Rubtsovun ideyaları genoformulanın tədqiqinin metodologiyasının  

işlənilməsində vacibdir. Məhz F.A. Rubtsov ilk sovet etnomusiqişünaslarından 

biri olaraq slavyan xalqlarının musiqisinin təməlində olan identik formulluğa 

əsaslanaraq onların birliyi haqda yazırdı. Musiqi mədəniyyətinin qədim 



Rəna Məmmədova 

 

230 

 

qatının  qısa formul ifadələrin mövcudluğu ilə müəyyən edilməsi fikrinin 

təsdiqi və əsaslandırılması F.A. Rubtsova məxsusdur. 

Deyilənləri nəzərə alaraq, biz türk dünyası musiqisinin   nümunələrində 

böyük miqdarda fəaliyyət göstərən formulluğa əsaslanacağıq. 

Təkamül nəzəriyyəsini istifadə edən və ladların “sadədən mürəkkəbə”     

formalaşması  sxemini  təklif edən   alimlərdən biri  V.Belyayev idi. 

Formullu havalar özündə lad semantikasını cəmləşdirir və intonasiyanın 

çox qədim formalarını təmsil edir. Musiqi folklorunun  təkamülündə  ənənəvi, 

klişeli qatın  fəaliyyəti mədəniyyət  haqda müəyyən  məlumatı əks etdirir. 

Məhz buna görə  türk musiqi seqmentlərinin  fiksasiyası mürəkkəb  tədqiqat 

prosesidir. Bu seqmentlərin  göstəricisi  formulluqdur. Çinki türk musiqi 

sisteminin eyni kökləri, qohumluq genezisi etnomədəniyyətin musiqi 

tipologiyalarına daxildir.  

Məşhur təkamül nəzəriyyəsinə əsaslanaraq, qeyd etmək lazımdır ki,  

genoformulanın təşəkkülü prosesi əsas səsin ətrafında ladın qeyri-sabitlərinin  

melodik cəmləşməsi prosesi kimi getmişdir. Tədricən melodik abris  melodik 

sabit və  qeyri-sabitlərin daxili  differensiasiyası ilə olan mürəkkəb kompleks 

strukturu qazanırdı. Bütöv maqnit cazibə sahəsi  xarakteri alırdı. Bu sxem  belə  

bir faktı göstərir ki, genoformulanın etnotipoloji ifadəliliyi ondan ibarətdir ki, 

genoformula sırasının komponentləri öz ilkin mənaəmələgətirən effekti ilə  

bağlıdır. İlkin  xüsusiyyətlərin  cəmləşməsi,  mənbə ilə identik olan təsiredici 

vektorların həcmi və gücləndirilməsi musiqi təcrübəsinin dəyərli  

prioritetlərini  də   müəyyənləşdirirdi. 

Şübhəsiz, türkdilli xalqların musiqi mədəniyyəti kontekstində   

genoformula sırasının öyrənilməsi problemi konkret iyerarxiya səviyyələrinə 

malikdir. Müvafiq olaraq, bu səviyyələr  müxtəlif vektorludurlar. Biz 

genoformula sırasının rlə determinantlarına baxırıq ki, bunlar bizim 

tədqiqatlmlz çərçivəsində  məqsədəuyğundur. 

Təkamül metodologiyası aspektində lad sisteminin müqayisəli  

təhlilinin hansı əsaslarda qurulması sualına biz cavab veririk ki, lad 

modellərinin tipologiyalarında. Azərbaycan musiqisində lad modelləri 

unikaldır. Onlar semantik cəhətdən ifadəli, tematik cəhətdən əhəmiyyətli, 

funksional cəhətdən zəngindirlər. Birinci halda Azərbaycan  ladlarının  tonika 

kadensiyalarının melodik  parlaqlığı haqda danışacağıq. Onlardan hər hansı 

mətnə inkrustasiyası müəyyən məzmunluğa  mənalı  oriyentasiya  deməkdir. 

İkinci halda  bu -  strukturun əsasıdır, üçüncüsü  -  lad təşkilinin  maksimum  

cilalanmasıdır. 

Azərbaycan, həm də  türk xalq musiqisində  ladintonasiya melodik 

əlaqələri,  formayaradıcı prosesi  tənzimləyir, onun  struktur parametrlərini  və 

müvafiq olaraq əsas kompozisiya şaxələrini müəyyənləşdirir. Beləliklə, 

musiqi ənənələrinin ümumi xüsusiyyəti melodik, lakonik və olduqca ifadəli  

komplekslərin  təşkiledici  rolundan ibarətdir. 



Genoformula sırasının  vektorları  haqqında 

 

231 

 

Deyildiyi  kimi,  folmulluq orioritetdir. Formulluq özündə  müəyyən 

semantik əhəmiyyət daşıyır və Azərbaycan  musiqisinin  genetik mənbələrilə 

bağlıdır. Azərbaycan musiqisinin ladyaranması sistemində  formul xarakter  

daşıyan məlim strukturlar semantik işarələr rolunda çıxış edirlər. Azərbaycan 

musiqisində tonika kadensiyaları belə strukturlardır (Ü.Hacıbəyli). Məhz 

tonika formullar-kadensiyalar hər hansı vəziyyətdə bədii əhəmiyyət kəsb 

edirlər, belə ki, Azərbaycan  musiqisinin ladintonasiya  sisteminin  xüsusi 

“rəmzləri” olurlar.  

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Алексеев Э.Раннефольклорное интонирование. Звуковысотный 

аспект. М., Советский композитор. 1986. 

2. Беляев виктор Михайлович. 1888-1968. Москва, Советский 

композитор, 1990, 509 с. 

3. Земцовский И.И. Социалистическая культура и фольклор. 

Л.,Музыка, 1982. 

4. Земцовский И.И. О мелодической «формульности» в русском 

фольклоре. Русский  фольклор:ХХIV. Л., Наука, 1987. 

5. Медушевский В. Интонационная формф музыки. Исследование. М., 

Композитор, 1993 с.5 

6. Музыкальный энциклопедический словарь. Москва, Советская  

энциклопедия, 1990, 670 с. 

7. Народное  музыкальное  творчество. Учебник. СПб. : Коипозитор. 

2009, 568. 

 

 

Rena Mammedova 

 

ON VECTORS OF GENOFORMULA ORDER 

 

Key words: genoformula, culture, evolution, history, music 

This article deals with the peculiarities of the evolution process in the 

examples of musical folklore of Turkic-speaking peoples. The identification 

of voice pitch, voice ranges, and the functional ratio of mode intonation 

typologies exist objectively. 

The formula tune concentrates the mode semantics and reflects the 

oldest forms of intonation. The article states that the activity of the traditional 

layer in the evolution of musical folklore reflects certain information about 

culture. 



Rəna Məmmədova 

 

232 

 

Рена Мамедовa 

 

О векторах геноформульного ряда 

 

Ключевые слова: геноформула, культура, эволюция, история, 

музыка. 

В данной статье рассматриваются особенности процесса 

эволюции. В образцах музыкального фольклора тюркоязычных народов 

объективно существуют идентификации mзвуковысотности, 

звукорядов, функциональных соотношений ладоинтонационных 

типологий. 

Формулные попевки концентрируют в себе ладовую семантику и 

отражают древнейшие формы интонирования. В статье подчеркивается, 

что функционирование традиционного пласта в эволюции музыкального 

фольклора отражает определенную информацию о культуре. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

SƏNƏTŞUNASLIQ Volume 24  №1 2024 233-238 

233 

Аида Садыгова 

НАНА Институт архитектуры и искусства 

доктор философии по искусствоведению, доцент 

 asadihbeyli@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11351147УДК 745/749 

ХУДОЖЕСТВЕННАЯ КЕРАМИКА АЗЕРБАЙДЖАНА ЭПОХИ 

ЭНЕОЛИТА  

Аннотация. Одним из древних и распространенных видов 

декоративно-прикладного искусства Азербайджана является керамика. 

С точки зрения искусствознания исследование художественной основы 

керамических изделий позволяет проследить развитие декоративизма в 

прикладном искусстве. Зачатки гончарства в Азербайджане датируются 

неолитом, но первые художественные проявления на керамических 

изделиях наблюдаются с периода энеолит. На примере богатого 

керамического материала, обнаруженного при археологических 

исследованиях энеолитических поселений в различных регионах 

Азербайджана, возникает возможность изучения зарождения 

декоративизма  в прикладном искусстве. 

Ключевые слова: керамика, Азербайджан, прикладное искусство, 

энеолит, декоративизм,  археологическое  исследование. 

 «Одним из способов постижения первобытной культуры и 

теоретического осмысления проблемы возникновения и развития 

любого искусства является изучение археологических данных и 

памятников древнейшей культуры». [1, c.322] 

Вследствие археологических работ на территории Азербайджана, 

проводимых с 50-х годов ХХ столетия, археологами выявлен огромный 

керамический материал, характеризующий самые ранние периоды 

развития человеческого общества. До нас дошли фрагменты и целые 

изделия из керамики, датируемые 5-4 тыс. до н.э., то есть относящиеся к 

позднему неолиту, найденные в Гобыстане, близ города Ханлара, а 

также в Шамхорском районе. Говорить о художественной основе 

неолитической керамики сложно, так как найдены, в основном, черепки 

и обломки. 

Энеолитическая керамика, найденная почти на всей территории 

Азербайджана, свидетельствует о том, что в этот период создавались 

разнообразные керамические сосуды, отличающиеся не только своим 

функциональным назначением, но и эстетическим началом. «Керамика 

энеолита свидетельствует о том, что в Азербайджане в то время 

mailto:asadihbeyli@mail.ru


Аида Садыгова 

 

234 

 

население было оседлым, хозяйство его базировалось, главным образом, 

на земледелии и скотоводстве, переработке и хранении продуктов, 

которые требовали разнообразной посуды». [4, c.65] 

В процессе археологических работ открыты целые поселения с 

керамикой в Нахичевани (Кюль-тепе 1), на Мугани (поселения 

Аликемектепеси, Сулутепе, Учтепе, Мишарчай 1-4, Гурудере 1-6), в 

Мильско-Карабахской степи (Иланлытепе, Кямильтепе), в Казахском 

районе (Шомутепе, Бабадервиш, Рустепеси, Гаргалартепеси, Тойретепе). 

Чем характеризуется керамика энеолита? Во-первых, тем, что на 

сосудах не имелось ручек, были найдены керамические сосуды, где эту 

функцию несли куполообразные или шишкообразные выступы. А также 

найдены кувшины, где верхняя часть горлышка сосуда вогнута внутрь, 

это создавало удобство для их переноски. Только в поселении 

Аликемектепеси были обнаружены кувшины с трубчатой горловиной, на 

которых имелись ручки. В крупных керамических изделиях функцию 

ручек выполняли небольшие выступы под венчиком. 

Во-вторых, керамика раннего энеолита отличалась скупостью 

форм. Она имела, в основном, форму горшков. Лишь на последующих 

стадиях развития в периоде энеолита отмечается заметное разнообразие 

форм. Это можно проследить на примере Нахичеванской Кюльтепе 1, 

где посуда становиться разнообразнее, появляются крупные сосуды с 

выступами – ручками, кувшины с трубчатой горловиной разной высоты, 

изделия баночной формы, бадьевидные и чашевидные сосуды, а также 

кувшины с невысоким горлышком в форме пиал. 

Надо отметить, что керамическая посуда энеолита дошла до наших 

дней в основном частично, и сложно говорить о целостном 

композиционном построении всего декора на сосудах, но по оставшимся 

орнаментальным обломкам можно примерно представить общую 

картину художественного убранства плоскости. При том, очень часто 

изделия вначале покрывались краской, в основном красного и 

вишневого цвета, лил же покрывались ангобом, где использовался 

широкий спектр цветовой гаммы от белого, светло-кремового, 

каштанового, бордового до различных оттенков зеленого и салатового. 

Фактически, в этот период произошла закладка основных технических 

приемов, характеризующих керамику, как предмет декоративно-

прикладного искусства. 

Керамические сосуды орнаментировались редко. Одним из 

методов украшательства являлись разноформенные налепы. Они были в 

виде шишкообразных и куполовидных выступов, налепы в виде кружков 

и полукругов, которые в основном располагались под венчиком сосудов 

по всей окружности, украшали отдельные его участки. Часто 



Художественная керамика Aзербайджана эпохи энеолита  

 

235 

 

симметрично расположенные налепы на сосудах напоминают 

знаменитые жемчужные налепы, относящиеся к майкопской культуре. 

Другим видом украшательства являлись симметрично 

повторяющиеся «вмятины». Это наблюдается на образцах, найденных 

в Иланлытепе, Чалагатепе. «Сосуды эти иногда покрыты круглыми и 

овальными ямками, штрихами и оттиснутыми треугольниками…». 

[3.,c.117] 

В Овчулартепеси в Нахичеванской АР также были найдены 

сосуды, где «основание горловины охвачено налепным пояском, 

украшенным, в одном случае, косыми нарезными линиями, в другом 

случае – круглыми ямками, подобно  керамике  в  Джуттепе и 

Аликемектепеси». [4., c.65] 

Почти во всех поселениях найдены расписные черепки, обломки 

или целые керамические изделия, роспись которых составляли 

геометрические орнаменты. Это могли быть просто одна линия или 

несколько параллельных линий, проведенных, чаще всего, 

горизонтально под венчиком по всей окружности туловища сосудов. И 

могли быть широкие, косые полосы или полосы-углы, заполняющие 

плоскость туловища сосуда, зрительно образующие треугольники, 

расположенные по всей плоскости сосуда. А в муганской степи 

обнаружили керамические обломки, где роспись составляют 

исполненные коричневой, черной краской вписанные друг в друга 

квадраты, ромбы. 

Как видим, очень часто керамические сосуды орнаментировались 

одним узором в виде горизонтальных линий или косых полос, или одним 

лишь элементом декора в определенной части сосуда. Крайне редко 

наблюдается попытка орнаментировать сосуды в определенном 

композиционном строе, где мотив декора может состоять из 

повторяющихся рядов полос-углов, квадратов, ромбов и т.д. Эти 

орнаменты, узоры наносились не только для декорировки, но и 

заключали в себе определенное смысловое значение. Энеолит – период 

развития земледелия и скотоводства. Энеолитический человек 

отличается определенным мировоззрением, связанным с образом жизни, 

с религиозными представлениями и реальными ощущениями 

окружающей его действительности. Он занимается земледелием, веря в 

культ плодородия, имея довольно сложный комплекс космогонических 

представлений: «небесная вода, проливающаяся на землю, круговорот 

жизни, связанный с постоянным превращением зерен в колосья, 

туманный образ Великий Матери мира, источающей влагу жизни из 

своей груди» [5., c.13] 

В связи с этим, естественно, керамическая посуда, являющаяся 

«хранителем» урожая, возвышается в своем функциональном 



Аида Садыгова 

 

236 

 

назначении. Вот отсюда и орнаменты – обереги, хранящие сосуды от 

поломов, орнаменты, связанные с культом плодородия (треугольники, 

ромбы), и, на наш взгляд, посуда орнаментировалась не столько для ее 

декоративной выразительности, сколько для запечатления орнамента – 

знака, символизирующего основные культовые воззрения древнего 

человека. Фактически, орнаментированные керамические сосуды 

являются источником информации о типе жизни и мировоззрении 

древнего земледельца. 

При исследовании энеолитической керамики прослеживается 

общность в декорировке местной керамики с керамикой других зон, 

например с халафской и убейдской культурами (Месопотамия 6-5 тыс. 

до н.э.). При раскопках в Кюль-тепе обнаружен горшочек, который по 

технологическим качествам, по форме и по мотивам росписи очень схож 

с керамическими сосудами, относящимися к халафской культуре. 

Внутри двух горизонтальных линий, образующих широкий пояс этого 

красноватого сосуда проведены вертикальные линии, заполненные 

точечным орнаментом. 

Месопотамское влияние особенно ярко прослеживается на 

керамике с Приурмийских поселений, к которым относятся Гейтепе, 

Хаджи-Фируз, Яныктепе, Далматепе, Пиджалитепе, расположенных на 

территории Южного Азербайджана (исконные земли Азербайджана в 

силу исторических событий перешли в 1828году по туркменчайскому 

договору под юрисдикцию нынешнего Ирана и находятся географически 

в составе Исламской Республики Иран). Найденная здесь керамика 

отличается более совершенными техническими качествами, а также 

целостными расписными мотивами. Мы здесь часто встречаем 

коричневые, бледно-розовые, темно-желтые цвета, которые были 

традиционными для халафской культуры. 

Основными украшениями на местной керамике были расписные 

геометрические узоры в виде линий, петель, фестонов, треугольников, 

заполненных сетчатым узором, квадратом, стилизованными 

изображения ми человека и животных, точечных узоров. 

«Для позднеолитического слоя Яныктепе характерны схематичные 

изображения человеческого лица с глазами из чешуек прозрачного 

обсидиана, вставленных насквозь в толщу чаши, ниже ее края. Нос и 

брови изображены рельефными налепами. На других изображены 

только два глаза. Сквозная обсидиановая вставка имеется в днище одной 

из чаш Аликемектепеси». [4., c.73] 

Схожие элементы декорировки существовали и на месопотамской 

керамике. Характерным является расписной орнамент в виде сетки, 

использование стилизованных изображений человека и животных. 

Орнамент в виде повторяющихся рядов ромбов, часто со штриховкой, 



Художественная керамика Aзербайджана эпохи энеолита  

 

237 

 

характерен керамике Убейдской культуры. В частности надо отметить 

большую близость в орнаментировке керамики с поселений Пижделитепе 

с керамикой Убейдской культуры. «Все известные в настоящее время 

данные об этом памятнике выразительно свидетельствуют о его близости к 

комплексу Северного Убейда». [2.,c.417] 

Некоторые сходства в декорировке керамических сосудов можно 

объяснить тем, «что в период сложения производящего хозяйства 

наблюдаются расселение и перемещение племен и резко усиливаются 

контакты, связи и взаимодействия между отдельными группами 

древнейших земледельцев и скотоводов. Несомненно, что все это в 

конечном итоге также приводило к определенной общности культур в 

различных областях Старого Света». [3.,c.118] 

Таким образом, энеолит является основополагающим этапом в 

развитии художественной керамики Азербайджана. Возникновение в 

этот период гончарных печей, создание и использование специальных 

инструментов для декорировки керамических сосудов, ангобное и 

глазурованное покрытие изделий послужили основной для дальнейшего 

развития и процветания художественной керамики Азербайджана на 

последующих исторических этапах. 

 

 

 

Литература. 

 

1. Борев Ю. Эстетика,-М-1988, -496 С. 

2. Массон В.М. Средняя Азия и Древний Восток.  

3. Мунчаев Р.М. Кавказ на заре бронзового века. М.1975,-С.274. 

4. Нариманов И.Г. Культура древнего земледельческо-

скотоводческого населения Азербайджана, -1987.С.306, 

5. Рыбаков Б.А. Космогония и мифология земледельцев 

энеолита.//САП-1965. 

 

 

 

Aida Adil Sadigova 

 

Artistic ceramics of Azerbaijan of the Eneolithic era. 

 

Key words: ceramics, Azerbaijan, applied art, Eneolithic, decorativism, 

archaeological research. 

One of the ancient and widespread types of decorative and applied art 

of Azerbaijan is ceramics.  From the point of view of art history, the study of 



Аида Садыгова 

 

238 

 

the artistic basis of ceramic products allows us to trace the development of 

decorativism in applied art. The beginnings of pottery in Azerbaijan date back 

to the Neolithic period, but the first artistic manifestations on ceramic products 

are observed from the Eneolithic period. The rich ceramic material discovered 

during archaeological research of Eneolithic settlements in different regions 

of Azerbaijan provides an opportunity to study the origin of decorativism in 

applied art. 

 

 

 

Aida Adil Sadigova  

 

Eneolit dövründə Azərbaycanın keramika sənəti 

 

Açar sözlər: keramika, Azərbaycan, tətbiqi sənət, eneolit, dekorativ 

sənət, arxeoloji tədqiqatlar. 

Azərbaycanda dekorativ-tətbiqi sənətin qədim və geniş yayılmış 

növlərindən biri keramikadır. Sənət tarixi nöqteyi-nəzərindən keramika 

məmulatlarının bədii əsaslarının öyrənilməsi bizə tətbiqi sənətdə dekorativ 

sənətin inkişaf yolunu izləməyə imkan verir. Azərbaycanda dulusçuluğun 

başlanğıcı neolit dövrünə təsadüf edir, lakin keramika məmulatları üzərində 

ilk bədii təzahürlər eneolit dövründən müşahidə edilir. Azərbaycanın müxtəlif 

bölgələrində eneolit dövrü yaşayış məskənlərinin arxeoloji tədqiqatları 

zamanı aşkar edilmiş zəngin keramika materialından istifadə etməklə tətbiqi 

sənətdə dekorativizmin yaranma tarixini öyrənmək mümkün olur.



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 239-244 

 

239 

 

Qorxmaz Əlilicanzadə  

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent,  

alilicanzade@rambler.ru 

UOT 792 

 

EL ŞƏNLİKLƏRİNDƏ ESTRADA JANR NÖVLƏRİNİN 

ELEMENTLƏRİ 

 

Xülasə: Elmi ədəbiyyatdan məlumdur ki, bir vaxtlar günəş tanrısının 

totemi, sonralar isə onun simvolu axşam olmuşdur. Tunc dövrü təfəkkürü ilə 

bağlı olan bu simvol və onun obrazı tarix boyu Eknyaşi xalqımız arasında 

təmsil etmişdir. Qədim mənbələrdən əldə edilən məlumata görə, bu heyvan 

əvvəlcə Günəşə, sonra isə od və alov tanrısına qurban kəsilib. O, estetika ilə 

bağlı esselərində fallik kultun Şərqdən yunanlara keçdiyini vurğulayırdı. 

Dionisi Azərbaycanın minillik tarixə malik xalq oyunlarının üslubunu, ifaçılıq 

xüsusiyyətlərini, sənədli formalarını, xüsusən də hər il bayram münasibətilə 

keçirilən şənliklərdə bizə məxsus xarakterik cəhətləri qeyd edir. 

Açar sözlər: estrada, musiqi, rəqs, şou, improvizə 

 

Qədim dövrün mütərəqqi adət-ənənələrinin ən yaxşı keyfiyyətlərini 

özündə təcəssüm etdirən kütləvi xalq mərəkələrindən biri də Novruz 

bayramıdır. Bu bayram məişətlə bağlı kütləvi xalq bayramıdır» [7, 172]. 

Məlum məsələdir ki, Novruz sözü fars sözüdür. Nou –yeni, ruz isə gün 

deməkdir. Yəni – “Yeni Gün”. Biz isə bu sözü “Novruz” kimi səsləndirərək, 

onu Azərbaycan dilinin ahəng qanunlarına uyğunlaşdırmış oluruq. Nəyə görə 

Novruz sözü bayram adı kimi bizim dilə daxil olmuşdur? Yaz fəslinin ilk 

günü... Görün bu günün necə də böyük əzəməti vardır! Qış fəsli bitir, yerə 

nəfəs gəlir, zəhmət və əkin ayı başlanır, gecə ilə gündüz bərabərləşir, işıq – 

qaranlığa, ədalət – şərə, zülmə, sülh – müharibəyə qalib gəlir. 

 Bu bayramın mənşəyi Zərdüşt dini ilə bağlıdır. IX əsrdə yaşamış Əbu 

Reyhan Biruni «Keçmiş nəsillərdən qalan işlər» adlı əsərində qeyd edir ki, 

“zərdüştilər öz illərini 365 gün hesab edir və sonuncu rəqəmə o vaxta qədər 

məhəl qoymurlar ki, günün dörddə bir hissəsi 120 il müddətində bütöv ayı 

təşkil etsin. Bu vaxt onlar ilə bütöv bir ayı əlavə edirlər» [8, 121]. Zərdüşt 

dininin tərəfdarları yeni ili martın 21-dən hesab edirdilər. Ömər Xəyyam 

«Novruznamə» adlı əsərində bu bayram haqqında ətraflı məlumat vermiş və 

onu farsların bayramı kimi vurğulamışdır [8, 121]. Bu isə kökündən səhv 

fikirdir. O cümlədən Ağa Mirzə Cəlaləddin Novruz bayramı və ya Yaz 

bayramı haqqında yazılı məlumatın yeni eradan əvvəl 505-ci ilə aid olduğunu 

bildirir [6, 172]. 



Qorxmaz Əlilicanzadə  

 

240 

 

Elmi ədəbiyyyatdan bəllidir ki, vaxtilə Günəş tanrısının totemi, sonralar 

onun rəmzi - keçi olmuşdur. Tunc dövrünün təfəkkürü ilə bağlı olan bu simvol 

və onun təsviri tarix boyu xalqımız arasında Günəşi təmsil etmişdir. Əski 

qaynaqlardan əldə edilən məlumata görə, bu heyvan əvvəllər Günəş, sonralar 

atəş - alov tanrısı şəninə kəsilən qurban-niyaz olmuşdur. 

Buradan belə nəticəyə gəlmək olar ki, «Dionisin keçi mərasim oyunları 

Şərqdə əkinçilik mərkəzi olan kiçik Asiyadan gəlir» [1,50]. Şübhəsiz ki, 

Dionisi kütləvi mərəkələrindəki oyun üslubu öncə Azərbaycan meydan 

tamaşalarında öz əksini tapmışdır. Belə ki, Hegel estetikaya dair 

mühazirələrində fallik kultun yunanlara Şərqdən keçdiyini vurğulamışdır. 

Azərbaycanın neçə min illik tarixi olan xalq oyunlarının üslub, ifaçılıq 

xüsusiyyətləri, süjet formaları, xüsusən bayram münasibətilə keçirilən el 

şənliklərində də bizə məxsus olan xarakterik cəhətləri Dionisi bayram 

şənliklərində aydın görünür. Fikrimizin təsdiqini Mahmud Allahverdiyevin 

yazılarında da görə bilərik. Onun fikrincə, keçmişdə Azərbaycan kəndlərində 

«Kosa-kosa» əyləncəsindən başqa «Kosa oyunu» adlı tamaşa da vardı» [2, 

32]. Qeyd etdiymiz kimi, «Kosa oyunu» bu prizmadan daha çox diqqəti cəlb 

edir. Xalq arasında öz baməzəliyi ilə hamının məhəbbətini qazanan kosanın 

şən zarafatları, fallik rəqsləri bu oyununun əsas tərkib hissəsini təşkil edirdi. 

«Yoluq paltar geyib üz-gözünü qaralayan, belindən süpürgə və sümük asan 

kosa ulağa minib zarafatyana, gülməli sözlər deyir, eyibləri açır, gülməliləri 

gülüş hədəfinə çevirirdi. Meydanda ulaq belində gəzən kosa hadisəni özü 

idarə edir və tamaşaçılarla da dialoq aparırdı. Bu zaman onun zarafatlarından 

tamaşaçılar qətiyyən inciməzdilər. Nəhayət Kosa ulaqdan düşüb zarafat edir, 

toy çalınır, oynayırdı. Bütün bu səhnələr nikbin bir yumorla müşayiət edilirdi» 

[2, 32]. Tədqiqat işində solo ifa üslubuna dönə-dönə müraciət edirik. Belə bir 

faktın üstündən keçmək düzgün olmazdı. Hər elin, hər obanın öz kosası 

olmuşdur. Kosa yerli adam olduğuna görə onun satirasını və acı həqiqətini 

hamı qəbul edirmiş. Kosa bir solo ifaçı kimi ulağın belində gəzərək kənd 

camaatının diqqətini özünə cəlb edir, onlarla canlı ünsiyyət bağlayırdı. Belə 

ki, kosa onlara atmacalar atarmış, camaatın verdiyi suallara bədahətən cavab 

verərmiş, əvvəlcədən hazırlanmış «şəxsi repertuarından», eşitdiyi, bəlkə də 

özünün yaratdığı lətifələri söyləyərmiş və bununla da xalqın rəğbətini 

qazanarmış. Müasir estrada sənətinin dili ilə söyləsək, konferansye öz 

çıxışında yuxarıda söylədiyimiz elementlərdən istifadə edir. Yəni konferansye 

konsertə başlayarkən səhnəyə çıxır, tamaşaçıların diqqətini özünə cəlb etməyə 

çalışır. O, mütləq tamaşaçı ilə ünsiyyətə girir. Ünsiyyət zamanı onlarla sual-

cavab keçirir, lazım olan məqamda öz hazırcavablığını göstərir və yeri 

düşəndə  hadisənin gedişatına uyğun lətifə söyləyir. Kosa el şənliyinə, xalq 

mərasiminə çatandan sonra ulaqdan düşərək camaatı güldürməyə çalışır, 

sonda öz şəninə musiqi çaldırıb rəqs edir. Konferansye isə konsertin gedişatı 

boyu nömrələrarası zarafatlar edir, musiqili kupletlər oxuyur, rəqs edir. Biz 



El şənliklərində estrada janr növlərinin elementləeri 

 

241 

 

bunu əsas tutaraq qeyd edə bilərik ki, konferansye sənəti öz mənşəyini kosa 

oyunundan götürmüşdür. Ümumiyyətlə, kosa obrazına diqqət yetirsək, o, bizə 

Molla Nəsrəddini də xatırladır. 

Hər iki obraz bir-birinə çox bənzəyir. İkisi də ulağın belində kəndbəkənd 

gəzir, lətifə söyləyir, hazırcavablıq edir, atmacalar atır və satirik tərzdə acı 

həqiqətləri söyləyərək xalqın ürəyindən tikan çıxarır. Hər ikisi iti zehni, 

müdrikliyi ilə bir-birinə yaxın surətlərdir. 

Ellik tamaşalarımızın surətlərindən biri Kosadır. Belə ki Elçin Rəssamın 

«Qobustan sənət toplusunun» 1978-ci il saylarının birində çap edilmiş 

məqaləsində Kəsə-kosanın mənşə etibarilə uzaq keçmişin «Sakkeya» mərasimi 

ilə bağlı olduğunu və kosanın uzun müddət qocalmış günəş tanrısının yerdəki 

bədəli (yəni əvəz edəni) barədə mülahizəsini oxuyuruq [3, 56].  

Hazırda «Köz» deyimi el arasında od-alov, qor, qığılcım, həm də istilik 

mənasında işlənir. Dilçilərin rəyincə, bu söz vaxtilə «kos», «kös» kimi 

səslənirmiş. «kos», «kös» - həm də isti, günəş şüası demək imiş. Ucu yanmış 

odun – «kösöv», tonqalı, ocağı qurdalamaq üçün istifadə olunan ağac «kösöy» 

sözləri də həmin «kos», «kös» kökündən alınma sözlərdır [4, 56]. 

Bu fikri inkişaf etdirərək, qeyd etmək olar ki, el arasında bir deyim də 

var: «Kol-kos». Böyük kiçiyə deyir: «Ay uşaq, ged kol-kos yığ, gətir ocaq 

qalayaq». “Kos”- ağac parası, kəsilmiş budaq mənasında işlədilir. Kosları 

piramida şəklində qurub altdan quru kolları qoyurlar. Quru kollar tez alışaraq 

kosları alovlandırır. Kosdan alov, işıq törəyir. Alov, atəş isə günəş 

simvoludur. Onun şəninə qurbanlar kəsilirmiş. Kosdan alov törəyir. Yanan 

kosa  əl vurmaq mümkün deyildir - yandırır. Kosanın dilindən çıxan sözlər isə 

insanları daha da yandırıb yaxır. Yuxarıda söylənilən fikir əsas verir ki, həmin 

obraza Kosa adı verilməsi də məqsədə uyğundur. Misaldır, deyərlər, «gün 

çıxdı Kosanı aldatmaq olmaz». 

Mənşəcə uzaq keçmişin günəşə tapınma dövrü ilə bağlı bu misalda ulu 

babalarımızın düşünüşünün əksi, Kosa və günəş arasındakı sıx əlaqənin və 

günəş tanrısının yerdəki bədəlinin yalnız gün çıxandan sonra, güclü-qüvvətli, 

şüurlu və iqtidarlı olmasına bir işarədir [4, 57]. Tanınmış folklorçu alim 

Nurəddin Seyidovun rəyincə, keçmişdə Bakıda oynanılan «Kosa-kosa» 

oyununun adı Azərbaycanın başqa yerlərində günəşi çağırmaq, onun 

çıxmasını arzulamaq məqsədilə icra olunan «Qodu-qodu» və ya «Dodu-dodu» 

mərasim tamaşasına verilən adlardan biridir [5, 275]. 

Lakin elmi ədəbiyyatımızda uzun müddətdir ki, Kosanın iştirakı ilə 

keçirilən el şənlikləri bir adət olaraq yunanların qədim Dionis mərasim şənliyi 

və fallik səciyyəli rəqslərlə bağlılığı və ya «Avesta»dakı quraqlıq tanrısı 

Apuşa adlı divin prototipi kimi qəbul olunur. Lakin yeni sənəd və məxəzlərin 

aşkar edilməsi nəticəsində yeni tədqiqlər meydana çıxmışdır [4, 58]. Belə olan 

təqdirdə Kosanın daxili məğzini və adını tamamilə başqa cür izah edə bilərik. 



Qorxmaz Əlilicanzadə  

 

242 

 

Kosa ilə qış fəslinin rəmzi məfhumlarının eyniləşməsi isə, şübhəsiz  ki, 

sonrakı dövrlərin məhsuludur. 

Zaman ötdükcə mərasim şənliyinin əsas və yeganə qəhrəmanı Kosa 

personajı dəyişikliyə uğrayaraq qədim şənliyin və kəvsəc mərasiminin bəsit 

variantı kimi «Kosa-kosa», «Kosa-gəlin» oyunları şəklində müasir dövrə gəlib 

çatmışdır. 

Uzun müddət Kosa, bir tərəfdən, öz ilkin mahiyyətini itirib kosalıq kimi bir 

eybəcərliyi təmsil etmiş, digər tərəfdən - biri qış fəslini şikəst, çirkin, Kosa və o 

birisi – yaz fəslini təmsil edən Keçi kimi iki obraza parçalanmışdır. 

Məqsədyönlü şəkildə yaranmış Kosa ilə sonrakı dövrlərdə deformasiyaya 

uğramış, gülüş hədəftnə çevrilmiş, eybəcərlik simvolu daşıyan Kosa arasında 

müqaisə aparaq. Qədim dövrdəki Kosanın Günəşə bərabər tutulan əzəməti, ağıl-

zəka, idrak zənginliyi el arasında hörməti, ehtiramı, satira və incə yumor vasitəsilə 

acı həqiqəti xalqa söyləmək cəsarəti, insanları haqq-ədalətə, saflığa, paklığa, 

dostluğa, ülvi məhəbbətə, qardaşlığa çağırışı onun Azərbaycan xalqının 

möhtəşəmliyinin, əzəmətinin, yüksək mədəniyyətinin dəyərlərindən söz açır. 

Bizə gəlib çatan Kosa obrazına nəzər saldıqda biz orada nə görürük? 

Kosa el arasında ələ salınan, lağa qoyulan bir şəxs, ünsiyyətdə cılızlığı ilə 

seçilən, danışığında dərin ağıl və zəkadan belə əsər-əlamətin qalmaması, 

camaatla şit danışığı, bayağı hərəkətləri ilə diqqəti özünə cəlb etməsi, sonda 

isə keçi vasitəsi ilə öldürülməsi onun başqa bir personaja çevrilərək öz 

varlığını məhz bu cür yaşatmağa dəyərmi? Sonda isə onu insanlar yox, 

özlərinin uydurduqları keçi gəlib öldürür. Bəlkə də bu ondan irəli gəlir ki, 

Azərbaycanda insanlar öz həya-abrını saxlamaqdan ötrü acı həqiqətləri bir-

birinin üzünə söyləmək istəmirlər. Hazırda estramızda söz sənətinə xidmət 

edən insanlar ağıllı satira və yumor əvəzinə, şit, bayağı çıxışlar edirlər. 

Görünür, Novruz bayramının arxaik köklərini, onun missiyasını nəzərə 

alaraq, «Kosa-kosa», «Kosa-gəlin» oyunlarında Kosa obrazı və onun ətrafında 

olan personajlara yeni prizmadan baxmağın vaxtı gəlib çatıb. Bununla da biz 

gələcək nəslin inkişafı və tərbiyəsi istiqamətində böyük işlər görmüş olarıq.  

Yuxarıda söylədiyimiz kimi bir obraz ikiləşərək kosa və keçi obrazlarına 

bölünmüşdür.  

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Грубер Р.Н., "Всеобщая история музыки". М., 1965, Музыка, с.415 

2. Allahverdiyev M.Q., Azərbaycann xalq teatrının tarixi. “Maarif” 

nəşriyyatı, 1978. 234 s. 

3. Elçin Rəssam, "Ellik tamaşalarından və ya xəbər sizə köhnə 

dəyirmandan", Qobustan incəsənət toplusu, № 3. 1978, 96 s. 



El şənliklərində estrada janr növlərinin elementləeri 

 

243 

 

4. Elçin Rəssam "Kosa, keçəl və 40 lotular".  “Qobustan” incəsənət 

toplusu. №2, 1979. 96 s. 

5. Azərbaycan nağılları, 5 cilddə, IV c. Bakı, Elmlər Akademiyası nəşr.  

1964. 288 s. 

6. Ağa Mirzə Cəlaləddin "Homay İsfahani". Tarixi ədəbiyyatı. İran, 

Təbriz, h.1309. hicri şəmsi. 

7. Aslanov E. M., "El-oba oyunu, xalq tamaşası". Bakı, İşıq. 1981, 76 s. 

8. Təhmasib M.N., «Azərbaycan xalq dastanları», Bakı, Elm nəşr. 1972, 

399 s.  

 

 

 

 

Gorkhmaz Alilijanzade 

 

Elements of the estrada genre in folk celebrations 

 

Keywords: estrada, imitation, show, pantomime, dance. 

It is known from the scientific literature that at one time the totem of the 

sun god, and later its symbol, was the evening. This symbol and its image, 

associated with the thinking of the Bronze Age, have represented Eknyashi 

among our people throughout history. According to information received from 

ancient sources, this animal was first sacrificed to the Sun, and then to the god 

of fire and flame. 

In his essays on aesthetics, he emphasized that the phallic cult passed 

from the East to the Greeks. Dionysius notes the style, performance features, 

documentary forms of the folk games of Azerbaijan, which have a thousand-

year history, and the characteristic features that belong to us, especially in the 

annual festivities held on the occasion of the holiday. 

 

 

 

 

Горхмаз Алилиджанзаде 

 

Элементы эстрадного жанра в народных торжествах 

 

Ключевые слова: эстрада, имитация, щоу, музыка, танец.  

Краткое содержание: Из научной литературы известно, что в свое 

время тотем бога Солнца, а позже его символ - вечер. Этот символ и его 

изображение, связанные с мышлением бронзового века, на протяжении 

всей истории представляли Экняши среди нашего народа. По сведениям, 



Qorxmaz Əlilicanzadə  

 

244 

 

полученным из старинных источников, это животное сначала 

приносилось в жертву Солнцу, а затем богу огня и пламени. 

В своих очерках по эстетике он подчеркивал, что фаллический 

культ перешел с Востока к грекам. Дионисий отмечает стиль, 

исполнительские особенности, документальные формы народных игр 

Азербайджана, имеющих тысячелетнюю историю, и характерные черты, 

которые принадлежат нам, особенно в ежегодных празднествах, 

проводимых по случаю праздника. 



ŞÖBMA   İSSN  2311-5777 

SƏNƏTŞUNASLIQ Volume 24  №1 2024 245-250 

245 

Эльчин Ф. Алиев 

НАНА Институт архитектуры и искусства 
доктор философии по искусствоведению 

elchinshamilli@mail.ru 

https://doi.org/10.5281/zenodo.11351277
УДК 7.038 

ПРОБЛЕМА ВОСПРИЯТИЯ АБСТРАКЦИИ 

Аннотация: Абстрактное измерение в традиционном искусстве и, 

особенно, стили эпохи модернизма в ХХ веке, вплоть до 

абстракционизма, поставили вопрос специфики восприятия визуальных 

форм на современном этапе. Всякая визуальная и изобразительная 

структура имеет наполнение (прочтение). Структура абстрактной 

художественной системы не предполагает детерминизма одного 

варианта «прочтения» картины, изображения, конструкции или 

художественного объекта. Возможность разного прочтения одной и той 

же абстрактной структуры – есть потенциал свободы для восприятия 

зрителя и самого художника. Структура абстракции становится тем 

аспектом изображения, которая задана художником сознательно и 

бессознательно, но выходит за пределы его контроля навязывания 

зрителю конкретного прочтения или толкования. 

Ключевые слова: абстракция, искусство, культура, система, 

структура, восприятие, визуальность, геометрия, форма  

Абстрактное измерение в традиционном искусстве и, особенно, стили 

эпохи модернизма в ХХ веке, вплоть до абстракционизма, поставили 

вопрос специфики восприятия визуальных форм на современном этапе. 

Всякая визуальная и изобразительная структура имеет наполнение 

(прочтение). Наполнение каждого из отдельных элементов, качеств, 

свойств происходит при восприятии в воображении зрителя. 

Наполнение не предполагает только рациональную основу. Не 

исключает иррациональность. Геометрическая несоизмеримость 

диагонали и стороны квадрата указывает на иррациональные числа. 

Квадрат, как абстракция, существует. Её диагональ определяема. Но, 

соотношения могут иметь иррациональный характер (числа), как и 

отношение длины окружности к диаметру круга. 

Иррациональное выходит на трансцендентное, как переход за 

предел. Как превосходящее уровни восприятия и понимания. С точки 

зрения художественного мышления, иррациональное проявляется в 

поле интуиции, озарения и воображения. Одна и та же структура, даёт 

возможность для комбинаций заполнения элементами разных зрителей, 

в зависимости от уровней их восприятия и мышления. 



Эльчин Ф. Алиев 

 

246 

 

Визуальные структуры абстракции при определённой 

конфигурации могут стать результатом неоднозначного восприятия со 

стороны зрителя, если концепция и само произведение визуального 

искусства выступает или является системой  открытого типа. Открытая 

система балансирует на грани распада порядка, при наличии высокого 

количества анти-системных элементов. Это можно увидеть на примере 

симметричных структур со слишком большой долей ассиметричных и 

бесструктурных элементов. Мера в системном порядке анти-системных 

элементов – есть художественно-концептуальное видение и авторский 

выбор художника. 

Определённые визуальные структуры, в том числе с разными 

вариантами симметрии (при наличии ассиметричных элементов), не 

деградируют к стандартному для замкнутых систем усреднению 

восприятия и толкования. Система абстракции со свойством открытости 

(не замкнутости) структуры, получает извне от зрителей варианты 

восприятия и толкования, вплоть до особых режимов обострения 

смыслов в сознании зрителя. 

Замысел художника не всегда совпадает с восприятием и 

толкованием зрителем, при том, что структура произведения остаётся 

неизменной. 

Дух геометрии картины связан с его геометрической структурой, 

которая становится фундаментом восприятия абстрактного измерения 

картины. «Мне хочется как можно ближе подойти к истине и 

абстрагироваться от всего, пока я не доберусь до основы (все же внешней 

основы!) вещей... Я верю что возможно, что через горизонтальные и 

вертикальные линии, построенные осознанно (а не расчётом), ведомые 

высокой интуицией и приведенные в гармонию и ритм, эти основные 

формы красоты, дополненные при необходимости другими прямыми 

линиями или кривыми, могут стать произведением искусства, столь же 

сильным, сколь и правдивым» — провозглашает Пит Мондриан (рис.1). 

В некоторых работах художник-концептуалист приходит к необходимой 

простоте формы, через геометрию. По сути, он пришёл к предельной 

абстракции опыта человечества, которое было в древности предметом 

осмысления у Пифагора. Суть вещей с мистическим измерением, 

выраженное Пифагором через геометрическую систему отношений и 

фигур, задало тон тому, что позже трансформировалось в учение 

Платона об «эйдосах», как главной сути явлений или вещей, формируя 

трансцендентный мир идей. Пит Мондриан — мост абстрактного 

измерения между древним и современным миром. Проблема 

соотношения внешней и внутренней форм вещей или явлений подводит 

философский, а также, художественный опыт к миру символов (знаков). 

В этом смысле, некоторые работы Мондриана интуитивно стремятся к 



Проблема восприятия абстракции 

 

247 

 

обобщённой геометрии знака (в пределе, символа). Завеса чуть 

приоткрыта, но много недорешённого. 

Абстракция символа является важнейшим фактором в поле 

современного искусства. Наталия Гончарова сказала: «Хотела на Восток, 

а попала на Запад». Если буквально, то речь про эмиграцию. Если 

подсознательно, то речь про художественную систему. Западная 

авангардная абстракция и восточная ковровая структура сплетены в 

единой композиции «Испанская женщина» (рис.2). Интересный опыт в 

её творчестве, когда она подошла к берегу «чистой» абстракции. 

«Испанская женщина» — метафора. Решена в пластике испанского 

народного танца. Своего рода, художественная абстракция культурного 

символа. Геометрия драмы, с обобщённой передачей атмосферы жизни 

и фона Первой мировой войны (картина написана в 1916 году). 

Внутреннее переживание и прозрение через код абстракции, 

позволяющий многочисленные толкования. 

Границы искусства стали особой темой с появлением новых 

технологий и практик современных художников в поле абстракции. 

«Повседневный мир — это самое удивительное вдохновение, которое 

только можно себе представить», — сказал Аллан Капроу, автор эссе 

«Воспитание не-художника». Композиция «Baby» пример 

концептуального искусства в формате экшн-коллажа, комбинация из 

случайно собранных объектов, а также из вырезанных фрагментов 

собственных картин Капроу (рис.3). Экшн создания этого коллажа 

происходил как ритуал в бешеном ритме. Синтез опыта искусства с 

«повседневным» опытом, или новый формат шаманизма? Абстракция 

имеет, иногда, парадоксальные формы и мотивы возникновения. 

«Прогулка по 14-й улице удивительнее любого шедевра искусства» — 

утверждал мастер перформансов. 

Намерение и случайность выступают как категории 

художественной практики абстрактного искусства со своей смысловой 

подоплёкой. «Вы знаете ту картину Гойи в Лувре, на которой 

изображена женщина, стоящая прямо. На этой картине есть серебристо-

серый цвет, на который я всегда ходил и смотрел. И в нем было 

достоинство, в нем было насилие, в нем было высокомерие, в нем было 

многое для меня. И я думаю, что, возможно, я пытаюсь приблизиться к 

тому серому Гойе или серебристому Гойе» — сказал мастер яркого 

колорита Пол Дженкинс (рис.4). В цитате он описывает свои 

переживания через многообразие свойств одного цвета. Работал 

спонтанно. Вместе с тем, художник даёт цвету формировать 

композицию. Цвет изливаясь, рождает форму. Тонкая грань между 

намерением и случайностью. Изучение восточных учений, в частности 

И Цзин, а также трудов Карла Густава Юнга, сыграли свою роль в 



Эльчин Ф. Алиев 

 

248 

 

подходе к художественным целям и средствам художника. Пограничная 

зона между актом мышления и стихии. Не зря он высказался, что «всегда 

выглядит так, как будто это произошло только что». Он сделал, или с 

ним «произошло»? 

Структура абстрактной художественной системы не предполагает 

детерминизма одного варианта «прочтения» картины, изображения, 

конструкции или художественного объекта. Возможность разного 

прочтения одной и той же абстрактной структуры – есть потенциал 

свободы для восприятия зрителя и самого художника. Структура 

абстракции становится тем аспектом изображения, которая задана 

художником сознательно и бессознательно, но выходит за пределы его 

контроля навязывания зрителю конкретного прочтения или толкования. 

 

 

 

 

Литература: 

 

1. Арнхейм Р. Искусство и визуальное восприятие. М.: Архитектура-

С. 2007. 

2. Грегори Р. Л. Разумный глаз. Как мы узнаем то, что нам не дано в 

ощущениях. М.: URSS. 2003. 

3. Деррида Ж. Призраки Маркса. М.: logos altera. 2006. 

4. Вирильо П. Машина зрения. СПб.: Наука. 2004. 

5. Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна. М.-СПб: Институт 

экспериментальной социологии; Алетейя. 1998. 

6. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической 

воспроизводимости. Избранные эссе. М.: Медиум. 1996. 

7. Бернштейн Б. М. От магии культа к магии эстетического взгляда. 

Аура утраченная и обретенная. // Художественная аура. Истоки, 

восприятие, мифология. М.: Индрик. 2011. 

8. Даниэль С. М. Искусство видеть - М.: Амфора, 2006. 

9. Розин В.М. Визуальная культура и восприятие: как человек видит и 

понимает мир – М.: ЛИБРОКОМ, 2009. 

10. Савицкая Т.Е. Визуализация культуры: проблемы и перспективы // 

Обсерватория культуры. – 2008. - № 2. 

 

 

 

 

 



Проблема восприятия абстракции 

 

249 

 

Иллюстрации: 

 

    

 

 

     

    

Рис. 1. Пит Модриан Рис. 2. Наталия Гончарова 

Рис. 3. Аллан Капроу Рис. 4. Пол Дженкинс 



Эльчин Ф. Алиев 

 

250 

 

Elchin F. Aliyev 

 

The problem of perceiving abstraction 

 

Keywords: abstraction, art, artistic, system, structure, perception, 

visuality, geometry, form 

Abstract: The abstract dimension in traditional art and, especially, the 

styles of the era of modernism in the twentieth century, up to abstractionism, 

raised the question of the specifics of the perception of visual forms at the 

present stage. Every visual and pictorial structure has a content (reading). The 

structure of an abstract artistic system does not imply the determinism of one 

version of “reading” a painting, image, design or artistic object. The 

possibility of different readings of the same abstract structure has the potential 

for freedom of perception for the viewer and the artist himself. The structure 

of abstraction becomes that aspect of the image that is given by the artist 

consciously and unconsciously, but goes beyond his control of imposing a 

specific reading or interpretation on the viewer. 

 

 

 

Elçin F. Əliyev 

 

Abstraksiyanı qavrama problemi 

 

Açar sözlər: abstraksiya, incəsənət, bədii, sistem, struktur, qavrayış, 

vizuallıq, həndəsə, forma 

Ənənəvi incəsənətdə mücərrəd ölçü və xüsusən XX əsrdə modernizm 

dövrünün üslubları, abstraksionizmə qədər müasir mərhələdə vizual 

formaların qavranılmasının xüsusiyyətləri məsələsini gündəmə gətirdi. Hər bir 

vizual və şəkilli strukturun məzmunu (oxuması) vardır. Mücərrəd bədii 

sistemin strukturu rəsm, təsvir, dizayn və ya bədii obyektin “oxuması”nın bir 

versiyasının determinizmini nəzərdə tutmur. Eyni abstrakt strukturun müxtəlif 

oxunuşlarının mümkünlüyü tamaşaçı və rəssamın özü üçün qavrayış azadlığı 

potensialına malikdir. Abstraksiya strukturu obrazın rəssamın şüurlu və 

şüursuz şəkildə verdiyi, lakin tamaşaçıya konkret oxu və ya şərh vermək 

səlahiyyətindən kənara çıxan tərəfinə çevrilir. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 251-256 

 

251 

 

Rəna Məmmədova 

AMEA-nın müxbir üzvü 

 Sənətşünaslıq üzrə elmlər doktoru, professor 

UOT 78.01 

 

MUSİQİ  TÜRKOLOGİYASININ  İNKİŞAFINDA K. KVİTKANIN  

İDEYALARININ ROLU 

 

Annotasiya: Məqalədə K. Kvitkanın ”sadədən mürəkkəbə”  

nəzəriyyəsinin bəzi aspektlərinə, həmçinin, musiqi türkologiyasının  inkişafında 

K. Kvitkanın ideyalarının roluna baxılır. Müasir  etnomusiqişünaslıqda  K. 

Kvitkanın ideyalarının aktuallığı qeyd olunur. K. Kvitkanın nəzəri  müddəalarına  

əsaslanaraq  türk xalqlarının musiqi  sənətinin  təkamülünün   mərhələlərinin 

təsnifatının mümkünlüyü  nəzərdə tutulur. Türkdilli xalqların  musiqisinin ümumi  

mərhələli determinantları   müqayisəli janr  səviyyəsindən   əlavə,  həmçinin,  

vacib nəticələr  verə bilər. 

Açar sözlər: etnos, tip, melodiya, oliqatonika, mədəniyyət, formulluq, 

klişe, etnomusiqişünaslıq. 

 

Məlum olduğu kimi,  musiqi türkologiyasının  əsas  məsələlərindən biri  

Azərbaycan  musiqisinin  türkdilli  xalqların  musiqisi ilə  müqayisəli təhlilidir. 

Gprkəmli etnomusiqişünas K.Kvitkanın əsərlərinə müraciət edilməsi musiqi 

türkologiyası problemlərini təkamül aspektlərinin müxtəlifliyində  

öyrənilməsinə  imkan verir. 

K.Kvitka  müqayisəli təhlil metodlarından biri kimi bunu hesab edirdi: 

“Müəyyən xalqın musiqisində olan sırf milli element,onda yalnız digər  

xalqların musiqisi ilə olan ümumilik kənarlaşdırıldıqdan sonra  aydınlaşdırıla  

bilər və ümumi fonda  aid  edilməlidir” [1, s.8]. Belə ki,  K.Kvitka  müəyyən  

regionun  musiqi folklorunun  ümumiliyinin  fərziyyə olaraq  elan edildiyi belə  

müqayisəli təhlilə olan yanaşmaların  əleyhinə  idi. 

Təsadüfi  deyil ki,  K.Kvitka  müəyyən regionun  musiqi folklorunun  

ümumiliyinin hipotetik  olaraq elan edildiyi  müqayisəli  təhlilə yanaşmaların  

əleyhinə idi. 

Təsadüfi  deyil ki,  K.Kvitka  müqayisəli  təhlilin  dövrləndirilməsinə,  

musiqi mədəniyyətinin daxili regional  fəaliyyətinin  əlaqələri  zəifləmiş 

olarkən musiqi dilinin  sonradan “təqəbələşməyə” malik  folkloruna böyük 

ehtiyatla yanaşırdı [1, s.8].  Görkəmli  alimin  bu bəyanatı  bütöv melodik  

mətnlərin fərqini ataraq, müqayisəli təhlildə  formul əsasların, tipologiyaların   

axtarışına müraciəti  bildirir.  

Görkəmli  folklorçuların  irəli sürdüyü  məsələlər by gün də   aktualdır, 

lakin  kifayət qədər  tədqiq  olunmamışdır.  Məsələn, XX əsrin  əvvəllərində 



Rəna Məmmədova 

 

252 

 

K.Kvitkanın slavyan xalqlarının musiqisinə aid  formalaşdırdığı  suala cavab 

yoxdur. Musiqi türkologiyası kontekstində də buna  olan tələbatı  qeyd edək. 

Alim yazırdı:” Xalq  melodiyaları elmi əsaslarla yazılmağa başlayanda  

onların musiqi mədəniyyətinin yarandığı dövrdə daha sıx münasibətdə  

mövcudluğunu təsəvvür edərək musiqi yaradıcılığının bu xüsusiyyətləri  

həmin zamanda slavyan kökündə qorunub saxlanılırdımı” [1, s.8].  Belə ki, bu 

sualın cavabı dərin arxeoloji, tarixi, etnoqrafik tədqiqatlar tələb etdiyinə görə, 

biz linqvistlərin  ardınca getdik və  musiqi  dünyasının türk “dilinin” məşhur  

eyniyyət  formulaları  üzərində  diqqəti  cəmləşdirdik. 

K.Kvitkanın “sadədən mürəkkəbə” axemi üzrə musiqi folklorunun  

təhlilinin metodikası türkdilli xalqların musiqisinin kodlaşdırılmasının  

müəyyən nəticələrini verir. Məşhur alimlərin ardınca gedərək türk məkanının  

musiqi sənətinin  təkamülünün  mərhələli  dövrlərinin  təsnifatını  təqdim 

etmək olar. Şübhəsiz, bu mürəkkəb məsələdir, belə ki, türk dünyasının  

müxtəlif regionlarının, musiqi sənətinin inkişafının müxtəlif təkamül 

mərhələlərinin çox böyük  miqdarda  materialını tələb edir. Bizim fikrimizcə,  

müqayisəli  janr səviyyəsindən başqa, türkdilli  xalqların musiqisinin  ümumi  

mərhələli  determinantları  da  müəyyən  nəticələr verə bilər. Şübhəsiz ki, 

janrarası  müqayisəli - tipoloji  təhlil  daha informasiyalıdır. Bununla yanaşı,  

etnomusiqişünasların formalaşdırdığı musiqi folklorunun müəyyən  mərhələli  

xarakteristikaları türkdilli xalqların   musiqisində   identifikasiyanı  nümayiş 

etdirə bilər. 

Türkdilli xalqların musiqisinin ümumi mərhələli determinantları 

müqayisəli janr səviyyəsindən başqa, həmçinin,  müəyyən nəticələr verə bilər. 

Bununla belə, şübhəsiz, janrarası müqayisəli-tipoloji təhlil daha 

informasiyalıdır. Etnomusiqişünaslar tərəfindən formalaşdırılan musiqi 

folklorunun müəyyən mərhələli xarakteristikaları, həmçinin, türkdilli 

xalqların musiqisinin identifikasiyasını  nümayiş etdirə bilər. 

Janr sistemi  təkamülü əks etdirir, lakin  musiqi dilinin  təkamülü deyil. 

Buna baxmayaraq, Azərbaycan xalq  musiqisində fəaliyyət göstərən janrların  

tədqiqatı  vacibdir və  zəruridir. 

Türkdilli xalqların  musiqi folkloru  nümunələrinin  yaxın qohumluğu 

böyük və ya kiçik dərəcədə  mədəni ümumiliyin  amilidir. Aydındır ki,  ümumi 

türk reallıqları mədəniyyətin, incəsənətin, bədii yaradıcılığın mühüm 

uyğunluqlarını  müəyyənləşdirir. 

 K. Kvitka  hesab edirdi ki,  slavyan  xalqlarının  musiqi folklorunun  

genetik sistemləşdirilməsi zəruridir. Sonralar Qoşovskinin arxetipi, 

İ.Zemtsovskinin formulluq nəzəriyyəsi və s. termini  daşıyan  musiqi 

slavyanşünaslığı kimi   istiqamət yarandı. 

Musiqi türkologiyası problemlərinin öyrənilməsinin maksimum  

intensifikasiyası tədqiqatın konkret materialının genişlənməsi ilə sıx bağlıdır. 

Bununla yanaşı, türk dünyası musiqisinin  eyniyyətinin daha parlaq və  



Musiqi  türkologiyasının  inkişafında K. Kvitkanın  ideyalarının rolu 

 

253 

 

əhəmiyyətli determinantları toplanmış materialın seçimi vacibdir. Bizim 

fikrimizcə, fundamental uyğunluqların ön  sıraya  çəkilməsi  sonra  regionlar 

üzrə  müqayisəli təhlili  daha çox dərinləşdirməyə imkan  verər. Əgər birinci  

mərhələ -  türk xalqlarının  musiqi mədəniyyətində  universallıqları  bildirirsə, 

ikincisi -  özünəməxsusluğu  göstərir. 

Şübhəsiz ki,  regional  mədəniyyətlər  öz zona fərqlərinə  malikdirlər. 

Bu cür zona fərqləri  üzrə müqayisəli  təhlilin aparılması  müqayisəli təhlilin  

zəruri tərkib hissəsidir.; bundan əlavə, onun sonrakı mərhələsidir. Azərbaycan 

xalq musiqisinin genoformula sırası  əsas  götürülən   ümumtürk  invariantının 

axtarışı təklif olunur. Bizim fikrimizcə, analitik  rekonstruksiya prosesi türk 

dünyasının hər bir musiqi mədəniyyəti üçün ümumi  vektorlardan  zona, daha 

sonra isə spesifik olanlara keçməyə  imkan verər. 

K.Kvitkanın “sadədən  mürəkkəbə” nəzəriyyəsi  bu və ya  digər  şəkildə 

müzakirə edilə bilər, lakin Azərbaycan lad sistemi şəraitində  Azərbaycan 

musiqi folklorunun  bu prinsip üzrə  öyrənilməsi  məqsədəuyğun  ola bilər. 

Bundan əlavə,  müqayisəli təhlilin  paradiqmalarından  biri ola bilər. Təhlilə 

dar həcmli ladları cəlb edərək və türkdilli xalqların  musiqisində bu səs 

sıralarını müqayisə edərək biz  erkən folklor melodikanın  ibtidai  qatı haqda  

danışa bilərik.  Bununla yanaşı,  biz təkcə   səs sırası   oliqotonlu  prioritetə  

əsaslanmırıq,  həm də  ladın funksional “həyatına”  müraciət edirik. 

Müqayisəli təhlilin “zəncirini” belə bir şəkildə quraq. Müqayisəli təhlil   

tipoloji oxşar  genoformulaların  differensiasiyasını  aparmağa  imkan verir. 

Belə ki,  bir dayaqlı özəyin özəyin təkrarlığının üstünlüyü ilə oliqaton tipli  

genoformula sırasının təhlilinin təsbifatını verək. Müqayisənin sonrakı   

səviyyəsi -  kvarta və kvinta  funksional dairənin  musiqi  nümunələridir. 

Bundan başqa, müqayisəli təhlil  göstərir ki,  dar həcmli  ladlarda variantlı 

inkişaf  prosesində   dəyişikliklər  eynidir. Diapazon  genişləndikcə,  fərqlər 

də özünü  daha  çox  göstərir. 

Deyilənlərə əsaslanaraq, metodoloji əsas qismində müqayisəli-

funksional  təhlildən istifadə edirik. Bu mümkündür, belə ki, lad funksional 

səs birləşmələrinin  tarixi seçimi  ifaçılıq təcrübəsində  intonasiya edilmiş 

səslərin  məntiqinə əsaslanır.   

Müqayisəli təhlilin bir sıra  aspektlərini təklif edərək, formul havalarda  

ladfunksional münasibətlərin imkanlarının kristallaşmasını qeyd edək. 

Bundan başqa, onlar  yaradıcı xarakter  əldə  edirdilər və musiqi sisteminin  

yaranmasının vektoru kimi xidmət göstərirdilər. Bu mənada funksional 

münasibətlərin detallaşdırılmasının musiqi obrazlarının spesifikasından 

asılılığına  diqqət yetirək. Azərbaycan və türk  musiqi folklorunun  dilinin 

xüsusiyyətləri hər bir konkret nümunədə “ladın həyatı” ilə  müəyyənləşdirilir. 

Funksional-mənalı məzmun müxtəlif musiqi ənənələrində  eynidir. Məsələn, 

tonikanın ekspozisiyası, aparıcı tonlu funksional proseslərin cəhdləri.  



Rəna Məmmədova 

 

254 

 

Bununla yanaşı,  melodik xüsusiyyətlər  ifaçılıq nüanslarından asılıdır, bunlar 

da öz düzəlişlərini  təhlil  olunan  materiallara daxil edirlər. 

Azərbaycan musiqisinin ifadə vasitələrinin təkamülü haqda  danışarkən  

tədqiqatçı G.Mahmudova onların uzun müddətli seçimi və təkmilləşməsi  

proseslərinin rolunu qeyd edir. Onun  fikrincə, “...intonasiya  quruluşunun 

dəyişkənliyinə  baxmayaraq,  intonasiya  “lüğətində”  elə sabit...  dayaq ifadə 

vasitələri mövcuddur ki,  bunlar  musiqi  mədəniyyətinin hansısa  ilkin  

başlanğıc parametrlərini xarakterizə edirlər” [2, s.4]. Bu aspektdə   

genoformula   təkamül proseslərini  kristallaşdırır. 

İntonasiya  proseslərinin  mərhələli parametrlərini  nəzərə alaraq, türk 

musiqi “nitqinin” həm milli- spesifik, həm də universallıqları kimi ümumdil  

xüsusiyyətlərini  qeyd edək, belə ki, genoformula sırası kimi müəyyən 

etdiyimiz melodik  modellərin  ifadəliliyinin parlaqlığı  və  sabitliyi olduqca  

aydın fəaliyyət  göstərir. 

Genoformula sırası, başqa sözlə  desək,  Azərbaycan  ladlarının  tonika  

kadensiyaları təkcə Azərbaycan musiqisinin milli quruluşunun   

xarakteristikasını əks etdirmir. Bu modellər özündə musiqi  mədəniyyətinin  

təkamül parametrlərini daşıyırlar. Ümumtürk formulluğunun genetik  

rekonstruksiyası  təsdiq etməyə imkan verir ki,  genoformula  təhlil edilən  

musiqi lokasiyalarında eyni işarəli statusa malikdir, belə ki,  genoformulalarda  

türk  mentallığının  ladintonasiya  universallıqları  öz əksini tapmışdır. 

XIX əsrin sonu – XX əsrin  əvvəllərində  alimlər  hesab edirdilər ki,  

təkamüllü, tarixi sxemlərin  kontekstinə erkən folklor intonasiyalarının  

melodik nümunələrini zərurətlə daxil etmək lazımdır. Şübhəsiz, müasir elmdə  

bu  nəzəriyyəyə  qarşı  çıxanlar da   mövcuddur, lakin  eyni zamanda,  elə bir 

elmi əsər yoxdur ki,  bunu geniş material əsasında  təkzib etsin. “Sadədən  

mürəkkəbə”  doğru  konsepsiyasının əsas  vektorunu  nəzərə alaq -  musiqi 

folklorunun ən erkən nümunələri dar səs diapazonu ilə  məhdudlaşır. 

Əlamətdar haldır ki, oliqatonikanın musiqi nümunələrini nəzərə alaraq, 

etnomusiqişünaslar onları tonal zəngin hesab edirdilər. Məşhur  

etnomusiqişünasların  əsərlərində bu və ya digər  regionun  musiqi folklorunun  

təhlili prosesində  aşkar  edilən  sabit  melodik  tiplər  dəfələrlə xarakterizə 

olunmuşdur. Diapazonu, diapazonun  intervalını və  tamamlayıcı  dayağı  

göstərmək kifayət idi. 

K. Kvitka hesab edirdi ki, musiqi folklorunun genetik sistemləşdirilməsi 

vacibdir. Sonralar V.L. Qoşovskinin arxetipi, İ. Zemtsovskinin formulluq 

nəzəriyyəsi  termini ilə  musiqi slavyanşünaslığı  kimi istiqamət  yarandı. 

K.Kvitka  konsepsiyasının  icmalı, XIX əsrin sonu- XX əsrin  əvvəlləri 

Avropa və Rusiyanın aparıcı etnomusiqişünaslarının fikirləeinə müraciət, 

qədim lad sistemlərinin  müasir  tədqiqatlarına əsaslanma imkan verir  deyək 

ki, əsrlər ərzində  musiqi sənəti bir neçə vektor  üzrə  təkamülə uğramışdır. 

Belə ki, bir tərəfdən, ilkin impulsların öz inkişafı, autentik ənənələrin  



Musiqi  türkologiyasının  inkişafında K. Kvitkanın  ideyalarının rolu 

 

255 

 

formalaşması prosesi mövcud idi. Digər tərəfdən, qeyri-milli musiqi  materialı 

ilə  qarşılıqlı  təsir nəticəsində  lokal mədəniyyətin   zənginləşməsi  baş verirdi. 

K.Kvitkanın əsərlərinə müraciət təkcə  onların  etnomusiqişünaslıq 

tarixindəki əhəmiyyəti ilə şərtlənmir. Azərbaycan etnomusiqişünaslığında  

K.Kvitkanın əsərləri təhlil edilməmiş və Azərbaycan musiqişünaslarının  

əsərlərində  metodoloji  əsasların təməli kimi  baxılmamışdır. K.Kvitkanın 

“İbtidai səs sıraları”  kimi yalnız bir əsərini  şərh edərkən  V.L.Qoşovski  

yazırdı: “Kvitkanın musiqişünaslıq ədəbiyyatında tayı bərabəri olmayan  əsəri  

Covet İttifaqından kənarda tanınmamış qaldı, covet musiqişünaslarının  

əksəriyyəti isə  buna tam  etinasızlıq göstərdi. Bununla  belə,  “İbtidai səs 

sırası” -   qədim lad  sistemlərinin  tədqiqatı  sahəsində  həm metodoloji,  həm 

də  materialın tənqidi əhatə  dairəsi baxımından  dönüş  nöqtəsidir. Bu -  

Avropa ölkələrində elmi fikrin  inkişafını  otuz ildən   artıq   qabaqlayan  dünya 

elminin  görkəmli  nailiyyətidir” [2, s.276] 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Квитка К. Избранные  труды в двух томах. Т.1.М., Советский 

композитор, 1971. 

2. Махмудова Г.Р.Генезис и  эволюция остинатности  в 

азербайджанской музыке. Баку, нурлан, 2006. 

3. Мамедова Р.А.Очерки по этномузыкологии. Баку, Авропа, 2016 

4. Назайкинский Е.В.Звуковой мир музыки. М.,Музыка, 1988.      

 

 

 

 

 

Rana Mammadova 

 

THE ROLE OF C. KVITKA’S IDEAS IN THE 

DEVELOPMENT OF MUSICAL TURKOLOGY 

 

Key words: ethnos, type, melody, oligotonics, culture, formulaic, 

cliché, ethnomusicology 

The article deals with some aspects of C. Kvitka’s theory “from simple 

to complex”, as well as the role of C. Kvitka’s ideas in the development of 

musical Turkology. The relevance of C. Kvitka’s ideas is stated in modern 

ethnomusicology. According to C. Kvitka’s theoretical points, the possibility 

of classifying the stages of the evolution of the musical art of the Turkic 



Rəna Məmmədova 

 

256 

 

peoples is considered. The common stage determinants of the music of the 

Turkic-speaking peoples may also have important conclusions besides the 

comparative genre level. 

 

 

 

Рена Мамедова 

 

Роль идей К. Квиткана в развитии музыкальной тюркологии 

 

Ключевые слова: этнос, тип, мелодия, олиготонность, культура, 

формула, клише, этномузыкология. 

В статье рассматриваются некоторые аспекты теории К. Квитки 

«от простого к сложному», а также роль идей К. Квитки в развитии 

музыкальной тюркологии. Отмечается актуальность идей К. Квитки в 

современной этномузыкологии. На основе теоретических положений К. 

Квитки рассматривается возможность классификации этапов эволюции 

музыкального искусства тюркских народов. Помимо сравнительного 

жанрового уровня важные значения могут иметь и общие сценические 

детерминанты музыки тюркоязычных народов. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 257-265 

 

257 

 

Kəmalə Atakişiyeva 

AMEA Mİİ böyük emi işçisi,  

sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

kamala.bashirova@mail.ru  

UOT 78.072 

 

AZƏRBAYCAN MUSİQİŞÜNASLIQ ELMİ VƏ FƏTTAH 

XALIQZADƏ YARADICILIĞI (F.XALIQZADƏ-70) 

 

Xülasə: Azərbaycan musiqişünaslıq elmi XX əsrdə dahi bəstəkar Üzeyir 

Hacıbəylinin elmi yaradıcılığında yeni mərhələyə qədəm qoydu. Onun elmi 

yaradıcılığından bəhrələnən və musiqi elminin müxtəlif istiqamətlərini inkişaf 

etdirən musiqişünas nəsilləri bir-birini əvəz edərək Azərbaycan musiqi elminin 

bazasını yaratmış oldular. Məqalə Azərbaycan musiqişünaslığının nisbətən 

müasir nəslini təmsil edən etnomusiqişünas alim Fəttah Xalıqzadənin elmi 

fəaliyyətinin işıqlandırılmasına həsr olunmuşdur. Alimin bəstəkar yaradıcılığı, 

musiqi türkologiyası, ritmika, etnomusiqişunaslıq istiqamətləri ilə bağlı 

məqalələri müasir musiqişünaslıq elminə mühüm töhfədir. Öz həyatını və elmi 

yaradıcılığını bütünlüklə Azərbaycan musiqisinin tədqiqinə həsr etmiş alim 

həm də folklor materiallarının toplanmasında və öyrənilməsində aktiv iştirak 

etmişdir. Məqalədə F.Xalıqzadənin mərasim folkloru ilə bağlı elmi 

araşdırmalarının şərhinə geniş yer verilmişdir. 

Açar sözlər: Fəttah Xalıqzadə, etnomusiqişünaslıq, Üzeyir Hacıbəyli, 

arxaik folklor, mərasim musiqisi, mövlud. 

 

Xalq musiqisinin tədqiqi Üzeyir bəyin 

elmi yaradıcılığında başlayaraq müəyyən 

meyar və örnəklərlə öz inkişafını digər 

musiqişünas alimlərin fəaliyyətində tapmışdır. 

Zamanla onun müxtəlif istiqamətlərdə 

ixtisaslaşmış nümayəndələri Məmmədsaleh 

İsmayılov, Əhməd İsazadə, Əminə Eldarova, 

Ramiz Zöhrabov, Tariel Məmmədov, Sürəyya 

Ağayeva, Səadət Abdullayeva, Gülnaz 

Abdullazadə, Rəna Məmmədova, Sənubər 

Bağırova, Kamilə Dadaşzadə, İradə Köçərli və 

onlarla digər alimlərimiz də aşıqşünaslıq, 

muğamşünaslıq kimi elm sahələrinin ərsəyə 

gəlməsində və inkişafında böyük xidmətlər göstərmişlər. Azərbaycan xalq 

musiqisinin öyrənilməsi XX əsrin II yarısında xüsusi istiqamət kimi təsdiqini 

tapmış etnomusiqişünaslıq elminin əsas meyar və prinsiplərinin tətbiqi ilə 

mailto:kamala.bashirova@mail.ru


Kəmalə Atakişiyeva 

 

258 

 

aparılması məsələsini də gündəmə gətirmişdi. Bu prinsilərdən biri və ən əsası 

isə xalq musiqisini, folklor yaradıcılığını mühit daxilində öyrənməklə 

əlaqədardır. Bu məsələ hələ XX əsrin əvvəllərində və xüsusilə Elmi Tədqiqat 

Musiqi Kabinetinin yaradılması ilə prioritet təşkil etmiş olsa da, folklor 

ekspedisiyaların təşkilində və həyata keçirilməsində müəyyən boşluqlar da 

yaranırdı. Bu təbii idi, çünki həmin dövrdə həm Üzeyir bəyin, həm də onunla 

çiyin-çiyinə çalışan bəstəkar və musiqişünasların qarşısında duran saysız-

hesabsız problem və çətinliklərin aradan qaldırılması, xalq musiqimizə qarşı 

haqsız və məqsədyönlü hücumların qarşısının alınması, milli incəsənətin 

möhkəm təməl sütunlar üstündə formalaşdırılmasına nail olmaq kimi mühüm 

məsələlər dururdu. Bununla belə xalq musiqisinin toplanması, notlaşdırılması 

və nəşri istiqamətində böyük və əhəmiyyətli işlər görülmüş, gələcək nəsillərə 

zəngin irsin mühüm hissəsi qorunaraq ötürülə bilmişdi. XX əsrin ikinci 

yarısında Azərbaycan xalq musiqisini öyrənən və onun toxunulmamış 

qatlarına müraciət edən musiqişünaslardan biri də Fəttah Xalıqzadə idi. Xalq 

musiqimizin əsas komponenti olan ritm probleminin öyrənilməsini qarşısına 

məqsəd qoymuş gənc musiqişünas daha sonra bu mövzuda uğurlu dissertasiya 

işi müdafiə edərək musiqi elminə öz töhfəsini vermiş oldu. Qeyd edək ki, bu 

mövzu Azərbaycan musiqişünaslığında ilk dəfə məhz F.Xalıqzadə tərəfindən 

araşdırılmışdır.  

F.Xalıqzadənin elmi fəaliyyəti artıq öz prioritet istiqamətini ortaya 

qoymuşdu və alimin bu istiqamətdə araşdırmaları artaraq həm də əsas 

prinsiplərini müəyyənləşdirirdi. Musiqişünas alimin elmi fəaliyyətinə nəzər 

saldıqda burada bir neçə əsas istiqaməti vurğulaya bilərik. İlk və mühüm 

istiqamətlərdən biri Azərbaycan xalq musiqisinin ritmika məsələləridir. Bu 

mövzu sonrakı illərdə də alim tərəfindən inkişaf etdirilmiş, həm xalq, həm də 

bəstəkar musiqisi zəminində işlənmişdir. Müəllifin bu mövzuda “Azərbaycan 

aşıq sənətində musiqili-poetik ritmik formulları”, “Niyazinin “Rast” simfonik 

muğamının ritmik xüsusiyyətləri”, «О модальной ритмике старинного 

азербайджанского фольклора», «Об одной ритмической фигуре 

азербайджанской народной песни», «Хромые размера аксак и 

перспективы музыкальной тюркологии» məqalələri nəşr olunmuşdur. 

Onlardan birində müəllif Azərbaycan xalq musiqisinin ümumtürk 

mədəniyyəti kontekstində öyrənilməsi məsələsini irəli sürməsi də diqqəti cəlb 

edir. Azərbaycan musiqişünaslığının əsas konsepsiyalarından biri musiqi 

sənətimizin Ümumşərq mədəniyyəti kontekstində öyrənilməsi ilə bağlı 

olmuşdur. Bu günün ictimai-siyasi reallığı isə Azərbaycan musiqisini həm də 

Ümumtürk mədəniyyətinin bir parçası kimi öyrənmək məsələsini 

aktuallaşdırmışdır. Musiqi türkologiyası musiqişünaslıq elminin bir sahəsi 

kimi son 20 ildə inkişaf etdirilmiş, əsaslı nəticələr əldə olunmuşdur. 

F.Xalıqzadənin musiqi türkologiyası ilə bağlı baxışları Azərbaycan və digər 

türk xalqlarının musiqisinin müqayisəli araşdırılması, ortaq cəhətlərin üzə 



Azərbaycan musiqişünaslıq elmi və Fəttah Xaliqzadə yaradıcılığı  

(F.Xaliqzadə-70) 

 

259 

 

çıxarılması baxımından olduqca dəyərlidir. Onu bu sahədəki çıxışları və elmi 

nailiyyətləri əcnəbi mütəxəssislər tərəfindən də yüksək qiymətləndirilmişdir. 

Musiqişünas alim Güzel Sayfullinanın F.Xalıqzadəni 70 illik yubileyi 

münasibətilə təbrik sözlərində yer alan fikirləri çatdırmaq istərdim: “ICTM –

nin sonra da, başqa qurumların konfranslarında görüşlərimizə görə çox şad 

oldum. Siz Türkdilli xalqların musiqisi üzrə Tədqiqat Qrupunun ən fəal 

iştirakçılarından birisiniz. Sizin iştirakınızla ənənəvi Azərbaycan musiqisinə 

dair bir çox yeni məsələlər elmi dövriyyəyə daxil olur.  Digər türkdilli 

xalqların  da musiqisinə aid problemlərə göstərdiyiniz marağınız həmişə hiss 

olunur”. Eyni şəkildə Zəkəriyyə Sapenovanın fikirləri maraqlıdır: “Bu 

günlərdə beynəlxalq elmi ictimaiyyət görkəmli Azərbaycan musiqişünası, 

etnomusiqişünas-türkoloq, elmlər namizədi, əməkdar incəsənət xadimi 

professor Fəttah Xalıqzadənin yubileyini qeyd edir. Təbriklərə qoşularaq, 

yubilyarın elmi praktiki fəaliyyətinin bir cəhətini - qazax-Azərbaycan musiqi-

mədəni əlaqələrinə verdiyi  töhfələrinə aid  cəhətini, o cümlədən 

onun   Beynəlxalq səviyyəli bir sıra tədbirlərdə iştirakını  qeyd etmək 

istəyirəm. İCTM Tədqiqat Qrupunun bir sıra Simpoziumları; Birinci Türk 

konqresi, Almatı, 2016; Trabzon -2018; İssık Köl 2022.  Türk 

xalqları  etnomusiqişünaslığı üçün tamamilə yeni olan  bir mövzu – türk 

mədəniyyətlərində axsaq tipli ritmik xüsusiyyətləri gələcək tədqiqatları yeni 

bir səviyyəyə qaldırır”. Bu fikirlər əcnəbi ölkələrin musiqişünas alimlərinin 

yalnız cüzi bir qismidir. Hər iki rəydə F.Xalıqzadənin musiqi türkologiyası ilə 

bağlı araşdırmalarının yüksək dəyəri və elmi əhəmiyyəti vurğulanır. 

Düşünürəm ki, bu fakt Azərbaycan musiqişünaslığında bu elmi istiqamətə 

olan maraq və diqqətin artmasına və F.Xalıqzadənin elmi araşdırmalarının 

musiqi türkologiyasının əsas istinad mənbələrindən birinə çevriləcəyinə təkan 

verəcəkdir.  

Üzeyir Hacıbəylinin yaradıcılığı Azərbaycan musiqisinin hər bir 

təmsilçisi üçün məktəb və örnək mənbəyidir. Onun elmi fəaliyyəti 

Azərbaycan musiqisinin öyrənilməsi üçün əsas istiqamətləri, həm də onun 

inkişafı üçün mühüm olan metod və prinsipləri də müəyyənləşdirmiş oldu. Bu 

mənada Üzeyir bəyin elmi araşdırmaları həm də tədqiqat obyekti kimi daim 

Azərbaycan musiqişünaslarının diqqət mərkəzindədir. Fəttah Xalıqzadənin 

elmi araşdırmaları içərisində xüsusi istiqamətlərdən biri də məhz 

Üzeyirşünaslıqla bağlıdır. Bu sahədə ən fundamental iş olaraq mən müəllifin 

“Üzeyir Hacıbəyli və xalq musiqisi” [3] elmi monoqrafiyasını vurğulamaq 

istərdim. Kitab 2014-cü ildə “Üzeyirşünaslıq” layihəsi çərçivəsində ərsəyə 

gəlmiş və Şərq-Qərb nəşriyyatı tərəfindən nəşr olunmuşdur. Bu əsərdə ilk 

baxışdan müəllifin Üzeyir Hacıbəylinin elmi yaradıcılığını incələməsi 

təəssüratı yaransa da, əslində F.Xalıqzadə müasir Azərbaycan musiqişünaslığı 

üçün bir sıra mühüm məsələlərə işıq salmış, xüsusilə də hiss edilən 



Kəmalə Atakişiyeva 

 

260 

 

çətinliklərlə üz-üzə qalmış musiqi terminologiyası, Qərb musiqişünaslığına 

xas olan yeni termin və elmi konsepsiyaların şərhini verməyə, eləcə də folklor, 

xalq musiqisi kimi anlayışların kəsb etdiyi məzmuna aydınlıq gətirməyə nail 

olmuşdur. Uzun zamandan musiqişünaslıq elminə tanış olan bu anlayışların 

yeni baxış bucağından incələnməsi isə müasir etnomusiqişünaslığın yeni 

inkişaf istiqamətlərinə nəzər salmağa imkan verir. Əsərin əhəmiyyəti onun 

mövzusu ilə bərabər, həm də müəllifin şəxsi elmi araşdırmalarının uğurlu 

nəticəsi ilə səciyyəvidir. Kitabda “Üzeyir Hacıbəyli və müasir Azərbaycan 

etnomusiqişünaslığı”, “Azərbaycan musiqi tarixinə ümumi baxış”, “Sehrli 

diyarın musiqi ənənələri”, “Qarabağdan başlanan böyük sənət yolu”, “Üzeyir 

Hacıbəyli xalq musiqisinin məsələləri haqqında”, “Xalq musiqi ritminin açar 

terminləri”, “Arxaik folklor musiqisi”, “Xanəndələrə məxsus xalq mahnıları”, 

“Folklorun bədii-estetik və tarixi-nəzəri məsələləri”, “Üzeyir Hacıbəyli 

yaradıcılığı və xalq musiqisi” kimi bölmələr yer alır. Diqqəti cəlb edən əsas 

məqamlardan biri də Üzeyir bəyin musiqi sənətinə olan məhəbbəti və ilkin 

təəsüratlarını aldığı zəngin mədəniyyət beşiyi olan Qarabağın təsvirində 

verilməsi ilə səciyyəvi olan bölmədir. Hər kəsə bəlli olan faktlar, məlumatlar 

bu bölmədə yenidən canlandırılarkən əvvəllər diqqət yetirmədiyimiz, bəlkə də 

fərqinə varmadığımız məsələlər bu dəfə sanki göz önünə çıxır. Bu da müəllifin 

öz fikrini oxucuya çatdırmaq üçün seçdiyi üslubdan irəli gəlir. Kitabın hər 

səhifəsini oxuduqca sanki bildiklərini yenidən kəşf edirsən. Bu dəfə yeni 

rakursdan, Fəttah Xalıqzadə şərhinin köməyi ilə dərk edib anlayırsan. Müəllif 

Üzeyir bəyin folklor musiqisi ilə bağlı elmi məqalələrini bir-bir incələyərək 

nisbətən az diqqət ayrılmış məqalarına yenidən işıq salır və oxucunu bir daha 

düşünməyə vadar edir. Üzeyir Hacıbəylinin yaradıcılığı ilə bağlı tədqiqatları 

yazıldığı illərə və müəllif münasibətinin tərzinə görə təsnif etsək, 

F.Xalıqzadənin bu mövzuda elmi araşdırmalarını müasir dövrə şamil etmək 

olar. Bu mərhələ müstəqil Azərbaycanın qurulması və inkişafı ilə paralel 

başlamış və özündə keçmiş sovet musiqi elminin prinsiplərini daşımaqla 

bərabər, həm də Qərb alimlərinin elmi konsepsiyalarının təsirini hiss 

etdirməyə başladı. Bu təsirin müsbət nəticələri isə bəstəkarın həm musiqi, həm 

də elmi yaradıcılığı ilə bağlı müxtəlif səpkili əsərlərin ərsəyə gəlməsi, 

əlyazmaların incələnməsi, Üzeyir elmini yenidən dərk etdirən elmi təhlillərin 

aparılması ilə özünü göstərmiş oldu. F.Xalıqzadənin “Üzeyir Hacıbəyli və 

xalq musiqisi” elmi monoqrafiyası da bu sırada özünə layiqli yer tutmaqla 

Azərbaycan musiqişünaslığına töhfə oldu. 

F. Xalıqzadənin elmi fəaliyyətində əhəmiyyətli mövzulardan biri, 

belə demək olarsa və birincisi Azərbaycan xalq musiqisinin arxaik qatlarının 

üzə çıxarılması və öyrənilməsi ilə bağlıdır. İşıqlandırmaq istədiyim məsələ 

arxaik folklorun janrlarından biri olan mövlud mərasimlərinin tədqiqat 

obyekti kimi seçilməsi ilə ərsəyə gələn elmi məqalələrin şərhi ilə bağlıdır. 

Qeyd etmək istərdim ki, Fəttah müəllimin mövlud mərasiləri ilə bağlı 



Azərbaycan musiqişünaslıq elmi və Fəttah Xaliqzadə yaradıcılığı  

(F.Xaliqzadə-70) 

 

261 

 

araşdırmaları on ildən artıq bir dövrü əhatə edir. Bu barədə bizim də ara-sıra 

söhbətlərimiz baş tutmuşdu. Bu sahədə alimin “Şeki Mevlid Merasimlərinin 

musiqisi”, “К проблеме изучения музыки обрядов Мёвлуд в 

Азербайджане”, “Музыка азербайджанского обряда Мёвлуд”, “On the 

Music of Azerbaijani Mevlud ceremonies” və s. məqalələri nəşr edilmişdir. 

Sonuncu Muğam simpoziumunda (2023) görüşərkən alim mənə mövlud 

mərasimləri ilə bağlı ərsəyə gətirdiyi samballı elmi araşdırmasını təqdim etdi 

və etiraf edim ki, məqalə ilə tanışlıqdan sonra bu sahəyə diqqətimi 

yönəltməyin vacibliyini bir daha anlamış oldum.  

Mövlud islam dininin peyğəmbəri Məhəmməd Əleyhissəlamın doğum 

günü ilə bağlı keçirilən dini mərasimdir. Bu mərasim islam ölkələrinin bir 

çoxunda icra edilir və müxtəlif ənənələri ilə fərqli və ortaq cəhətlərə malikdir. 

Azərbaycanda mövlud mərasimlərinin keçirilməsi bu ənənənin bir parçası 

kimi mövcud olmaqdadır və janrın xüsusi tədqiqat obyekti kimi öyrənilməsi 

ilk dəfə məhz F.Zalıqzadə tərəfindən həyata keçirilmişdir.  

Azərbaycanda mövlud mərasimləri əsas etibarilə ölkənin bir çox rayon 

və kəndlərində keçirilmiş olsa da, haqqında söz açdığım elmi tədqiqatda 

müəllif əsas etibarilə Şəki, Qax, Zaqatala, Qəbələ, Göyçay, Ağdaş 

rayonlarında aparılmış sahə araşdırmaları nəticəsində toplanmış nümunələrə 

istinad etmişdir. 

Ümumiyyətlə “История и Антропология Музыки Мусульманского 

мира (традиции регионов)” toplusunda dərc edilmiş “Музыка 

азербайджанского ритуала Мёвлуд Ан-Наби” [4] elmi oçerki bir neçə 

bölmədən ibarətdir. Mərasimin tarixi haqqında geniş məlumatı əhatə edən 

birinci bölmədən sonra müəllif elmi təhlil və tədqiqlərini “Üzeyir Hacıbəyli 

din və musiqi haqqında”, “Mövlud Ən-Nəbi keçmişdə və indi”, “Mövlud 

mərasiminin musiqisi və poeziyası”, “Azərbaycanda Mövlud mərasiminin 

keçirilməsi”, “Azərbaycanın sünni müsəlmanlarının yaşadığı rayonlarda 

mövlud mərasimləri (ilk sahə araşdırmaları)” və Nəticə bölməsindən ibarətdir. 

F.Xalıqzadənin elmi tədqiqatları üçün xarakterik olan məsələnin geniş və 

əhatəli rakursda araşdırılması bu tədqiqat üçün də səciyyəvidir. Həm giriş, 

həm də adıçəkilən hər bir bölmə əslində janrın və ümumiyyətlə arxaik musiqi 

nümunəsinin böyük coğrafi sərhədlər üzərindən tarixi, etnoqrafik, islami və 

folklor meyarlarının araşdırılmasını ehtiva edir. Müəllif mövlud mərasiminin 

tarixinə nəzər salaraq Üzeyir bəyin, eləcə də S.Seyidova, R.Fərhadova, 

S.Bağırova, G.Abdullazadə, D.Hüseynova kimi alimlərlə yanaşı, türk, özbək, 

ərəb, ingilis, iraq mütəxəssislərinin elmi əsərlərinə istinad edir. Əlbəttə ki, 

giriş məlumatından sonra ilk bölmə Üzeyir bəyin din və musiqi ilə bağlı 

fikirlərinə həsr olunur. Müəllif Üzeyir bəyin ilk dəfə 1919-cu ildə nəşr edilmiş 

“Azərbaycan türklərinin musiqisi haqqında” [2] məqaləsinə istinad edərək 

dahi alimin dini musiqi haqqında ciddi elmi şərhlərinə diqqət çəkmişdir. Eləcə 



Kəmalə Atakişiyeva 

 

262 

 

də Üzeyir bəyin məqalələrində dini musiqi ilə bağlı müəyyən termin və 

anlayışlara da aydınlıq gətirilmişdir. Bu məsələ aparılan tədqiqatın 

mahiyyətini açmaq üçün əhəmiyyətli olduğu kimi, həm də məqalənin çap 

edildiyi beynəlxalq toplunun əcnəbi oxucuları qarşısında Azərbaycan xalq 

musiqisinin müxtəlif sahələrinin zənginliklərini ortaya qoymuş olur. Burada 

biz müəllifin demək olar ki, bütün ömrünü həsr etdiyi Azərbaycan musiqisini 

təbliğ etmək cəhdini də görmüş oluruq. Bu bölmədə diqqəti çəkən daha bir 

məqam Üzeyir Hacıbəylinin 1916-cı ildə “Yeni İqbal” qəzetində çap edilmiş 

“Mövludi-Nəbi bayramı” [1] məqaləsi ilə bağlıdır. Bu mənbənin müasir 

dövrdə yenidən işıqlandırılaraq musiqişünasların diqqətinə çatdırılması çox 

mühümdür. Düşünürəm ki, bu məqalə haqqında məlumatlı mütəxəssislər az 

saydadır və F.Xalıqzadənin dəyərli elmi mənbəni bir daha diqqət mərkəzinə 

çəkməsi həm də gənc musiqişünaslar üçün mühüm əhəmiyyət kəsb edir.   

Mövlud mərasiminin keçmişi və bu günü ilə bağlı araşdırmalara həsr 

edilən bölmədə müəllif janrla bağlı elmi mənbələri incələyərək onun tarixi 

əhəmiyyətini vurğulayır. Eləcə də mərasimin keçirilmə təqviminə nəzər salır, 

müxtəlif şairlərin əsərlərində yer alan mövlud mətnlərini vurğulayır. Bu 

məsələ növbəti bölmədə daha geniş işıqlandırılmış, Süleyman Çələbinin 

mövlud mərasimlərinin poetik mətnlərini təşkil edən “Vəsilət un Nicat” əsəri 

haqqında geniş məlumat verilmişdir. Qeyd edək ki, bu əsər 2023-cü ildə 

Bakıda keçirilən “II Türk Dünyası Ədəbiyyat və Kitab” sərgisində də təqdim 

edilmişdi:  “II Türk Dünyası Ədəbiyyat və Kitab” Festivalı çərçivəsində 

Türkiyəyə həsr olunmuş gündə Beynəlxalq Türk Mədəniyyəti və İrsi Fondu 

tərəfindən nəşr edilmiş böyük türk mütəfəkkir və təsəvvüf şairi Süleyman 

Çelebinin “Mevlid” kitabının təqdimatı keçirilib. Kitab ötən ilin Türkiyə 

Respublikasında “Süleyman Çelebi İli” elan olunması münasibətilə Fond 

tərəfindən türkcə və almanca çap etdirilərək, Almaniya, Avstriya, İsveçrə və 

digər Avropa ölkələrində yayımlanıb. Fondun bu layihəsi Avropa 

auditoriyasını Türk ədəbiyyatının önəmli simalardan biri olan Süleyman 

Çələbinin irsi ilə, eləcə də Türkiyənin qədim və zəngin dəyərləri ilə daha 

yaxından tanış etmək məqsədini daşıyır” [5].  

Məqalənin növbəti bölməsi Azərbaycan mövlud mərasimləri ilə 

bağlıdır. Bu bölmədə müəllif mövlud mərasiminin tədqiqat obyekti kimi çox 

az öyrənilməsini diqqət mərkəzinə çəkərək onun tarixi, siyasi, sosial, ideoloji 

səbəblərini izah edir [4, s.359]. Burada həmçinin mövlud mərasimləri ilə 

müəllifin öz araşdırmaları, müxtəlif rayonlara təşkil edilən ekspedisiyalar 

haqqında məlumat yer almışdır. F.Xalıqzadə diqqətli pedaqoq kimi tələbələri 

Gültəkin Mürsəliyeva və Sevinc Qasımova ilə birlikdə apardıqları sahə 

araşdırmalarını da vurğulayır. Musiqişünas etikası F.Xalıqzadənin elmi 

fəaliyyətinin əsas qayəsini təşkil edir. Əvəzolunmaz zəhməti və səylərinə 

baxmayaraq həssas pedaqoq öz tələbələrinin də çalışmalarını kölgədə 



Azərbaycan musiqişünaslıq elmi və Fəttah Xaliqzadə yaradıcılığı  

(F.Xaliqzadə-70) 

 

263 

 

qoymayaraq məxsusi vurğulayır. Buna bir daha haqqında  danışdığımız 

məqalədə şahid oluruq.  

Bölmədə mövlud mərasimlərinin Azərbaycan ərazisində yayılması, 

XIX əsrdə Şəkidə yaşayıb yaratmış alim Abdul Qani Nuhəvi ilə bağlı qiymətli 

məlumatlar verilir, eləcə də ekspedisiya aparılmış bölgələrdə mövludun 

keçirilməsi ilə bağlı maraqlı faktlar, informantların söylədikləri, mərasimin 

regional özəllikləri haqqında fikirlər öz əksini tapmışdır.  

Araşdırmanın əsas təhlilləri isə müxtəlif bölgələrin mövlud mərasimləri 

ilə bağlı bölmədə aparılmışdır. Bu bölmə öz daxilində Şəki, Qəbələ, Göyçay 

və Ağdaş rayonlarının mövlud mərasimləri ilə bağlı yarımbaşlıqlara bölünür. 

F.Xalıqzadə hər rayonun regional özəlliklərini incələyərək bu cəhətlərin 

mövlud mərasimlərinin keçirilməsinə göstərdiyi təsiri üzə çıxarır. Eləcə də bu 

mərasimlər müxtəlif meyarlar baxımından digər müsəlman ölkələrinin 

mövlud mərasimləri ilə müqayisə edilir. Xüsusilə, mövlud mərasimi aparan 

gənc din xadimlərinin türk ənənələrinin təsirinə həssaslığı məsələsi 

vurğulanır. Bu təsirin mövcud ictimai sosial səbəblərini izah edən alim həm 

də müəyyən rayonlarda daha yaşlı nəslin nümayəndələri tərəfindən ənənələrin 

qismən də olsa qorunaraq gənc nəslə ötürülməsi faktını göstərir.        

Azərbaycan xalq musiqisinin öyrənilməsində müasir mərhələ həm ayrı-

ayrı musiqişünas alimlərin, həm də bir sıra qurumların fəaliyyəti və əldə edilən 

mühüm nəticələr və nailiyyətlərlə səciyyəvidir. Bu mənada Azərbaycan Milli 

Konservatoriyasının fəaliyyəti xüsusilə qeyd edilə bilər. Tədris müəssisəsinin 

əməkdaşlarının iştirakı ilə müxtəlif bölgələrə təşkil edilmiş ekspedisiyalar 

toplama işləri, nəşr edilən məcmuələr, eləcə də elmi araşdırmalar, laboratoriyanın 

fəaliyyəti musiqişünaslıq elminə mühüm töhfələrdir.  

Fəttah Xalıqzadənin elmi fəaliyyətində əsas istiqamətlərdən birini təşkil 

edən etnomusiqişünaslıq araşdırmalarının təşkilində və həyata keçirilməsində 

də Azərbaycan Milli Konservatoriyasının rolu və qatqısı danılmazdır. Çünki 

Azərbaycan Milli Konservatoriyasının əsas məqsədlərindən biri xalq 

musiqisinin öyrənilməsinə, tədqiqinə, toplanmasına, bərpasına və nəşrinə 

yönəlmiş işlərin həyata keçirilməsi, bu işdə bilavasitə peşəkarların iştirak 

etməsi idi ki, bu gün öz töhfələrini verməklə Azərbaycan musiqi 

mədəniyyətinin inkişafında yeni səhifələr açmaqda davam edir. 

Hesab edirəm ki, peşəsindən asılı olmayaraq insanı bütün müsbət 

addımlara ruhlandıran, çətinliklərə sinə gərməyə kömək edən, uğurlara imza 

atmağa ilham verən ilk növbədə onun Vətən sevgisidir. Bizim üçün bu 

sevginin sərhədsiz möhtəşəmliyinin nümunəsi məhz Üzeyir bəydir. Onun 

vətən və xalq sevgisi musiqisi ilə bərabər, elmi yaradıcılığına da yansımışdır. 

Düşünürəm ki, bu mənada Üzeyir bəyin ən layiqli davamçılarından biri də 

Fəttah müəllimdir. Onun yazdığı hər cümlədə, araşdırmalarında qarşıya 

qoyduğu hər problemin arxasında bilavasitə xalq musiqisinə olan sevgi və 



Kəmalə Atakişiyeva 

 

264 

 

rəğbət durur. Məhz bu müqəddəs hisslər alimi hər zaman yeni axtarışlara sövq 

edir, maddi, fiziki çətinliklərə baxmadan, yorulmadan, usanmadan kiçik bir el 

havasının ardınca düşərək ucqar kəndlərə qədər gedib çıxan F.Xalıqzadə gənc 

musiqişünaslar üçün əsl örnəkdir. Tələbələri ilə kənd-kənd, oba-oba dolaşaraq 

insanları dindirən, onların qəlbini almağa qadir olan şirin söhbətləri ilə el 

musiqisinin incilərini tək-tək toplamağı bacaran bu təvazökar insan bizə 

nəinki musiqişünaslığın, müəllimliyin, alimliyin sirlərini, həm də böyük insan 

olmağın məktəbini keçmişdir. Buna görə sizə təşəkkür edirəm Fəttah müəllim 

və tələbəniz olduğum üçün qürur duyuram. 70 yaşınız mübarək olsun!   

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Hacıbəyli Ü.Ə. Mövludi-nəbi bayramı. Nəşrlərdən kənara qoyulmuş, 

ixtisar və “redaktə” olunmuş əsərləri, II hissə. Tərt. Ş.Hüseynov. Bakı, 

Elm, 2010. s.99-100. 

2. Hacıbəyli Ü.Ə. Azərbaycan türklərinin musiqisi haqqında. 

Tərt.F.Əliyeva. Bakı, Adiloğu, 2005. 

3. Xalıqzadə F.X. Üzeyir Hacıbəyli və xalq musiqisi. Bakı, Şərq-Qərb, 

2014. 276 s. 

4. Халыкзаде Ф.Х. Музыка азербайджанского ритуала Мёвлуд Ан-

Наби”. В сб. История и Антропология Музыки Мусульманского 

мира (традиции регионов), Вып. 2. Сост. и ред. Т.Джанизаде. 

Москва, изд.Садра, 2023. с. 343-378.  

5. Süleyman Çələbinin “Mövlud” kitabının təqdimat mərasimi keçirilib // 

https://www.yenises.az/az/posts/detail/suleyman-celebinin-movlud-

kitabininm-teqdimat-merasimi-kecirilib-1686741507   

  

 

 

 

Kamala Atakishiyeva 
 

Azerbaijani musicology and creativity of Fattah Halykzade 

(F. Halykzade-70) 

 

Key words: Fattah Halykzade, ethnomusicology, Uzeyir Hajibeyli, archaic 

folklore, ritual music, mevlud. 

In the 20th century, Azerbaijani musicology entered a new stage of 

scientific creativity of the great composer Uzeyir Hajibeyli. Generations of 

musicologists, who took advantage of his scientific creativity and developed 

https://www.yenises.az/az/posts/detail/suleyman-celebinin-movlud-kitabininm-teqdimat-merasimi-kecirilib-1686741507
https://www.yenises.az/az/posts/detail/suleyman-celebinin-movlud-kitabininm-teqdimat-merasimi-kecirilib-1686741507


Azərbaycan musiqişünaslıq elmi və Fəttah Xaliqzadə yaradıcılığı  

(F.Xaliqzadə-70) 

 

265 

 

various areas of musical science, created the scientific base of Azerbaijani 

musical science. The presented article is devoted to the scientific creativity of 

Fattah Halykzade, a valuable scientist in the field of musicology of Azerbaijan. 

The scientist's articles touching on the problems of composer creativity, musical 

Turkology, rhythm, ethnomusicology are an important contribution to modern 

musicology, having their own scientific value. The scientist, who devoted his 

entire life to the study of Azerbaijani folk music, also took an active part in the 

collection and research of folklore works. The article devotes considerable space 

to F. Halykzade’s research on ritual folklore. 

 

 

     

 

Кямаля Атакишиева 
 

Азербайджанское музыковедение и творчества Фаттаха 

Халыкзаде (Ф. Халыкзаде-70) 

 

Ключевые слова: Фаттах Халыкзаде, этномузыковедение, Узеир 

Гаджибейли, архаический фольклор, обрядовая музыка, мевлуд.   

В XX веке азербайджанское музыковедение вступило в новый этап 

научного творчества великого композитора Узеира Гаджибейли. 

Поколения музыковедов, воспользовавшихся его научным творчеством и 

развивавших различные направления музыкальной науки, создали 

научную базу азербайджанской музыкальной науки. Представленная 

статья посвящена научному творчеству Фаттаха Халыкзаде, ценного 

ученого в области музыковедения Азербайджана. Статьи ученого, 

затрагивающие проблемы композиторского творчества, музыкальной 

тюркологии, ритмики, этномузыковедения, являются важным вкладом в 

современное музыковедение, обладая научной ценностью. Ученый, 

посвятивший всю свою жизнь изучению азербайджанской народной 

музыки, также принимал активное участие в сборе и исследовании 

фольклорных произведений. В статье широкое место отведено 

исследованиям Ф. Халыкзаде по обрядовому фольклору. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 266-270 

 

266 

 

Şəmsə Gülməmmədova 

AMEA Memralıq və İncəsənət İnstitutu 

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru 

e mail: samir.dasmanov@mail.ru  

UOT 78.074 

 

AZƏRBAYCAN TAR IFAÇILIĞININ INKIŞAFINDA MİRZƏ SADIQ 

ƏSƏD OĞLUNUN ROLU  

 

Xülasə: Məqalə Azərbaycan muğam sənətinin, xüsusilə tar ifaçılığı 

sənətinin inkişafında böyük rolu olmuş tarzən Mirzə Sadıq Əsəd oğlunun 

həyat və yaradıcılığına həsr olunmuşdur. Onun tar ifaçılığına gətirdiyi 

yeniliklər və bilavasitə muğam sənətinin inkişafında göstərdiyi xidmətləri 

diqqət mərkəzinə çəkilmişdir. Eyni zamanda Mirzə Sadığın Qarabağ, Bakı və 

Şamaxının şeir və musiqi məclislərində iştirakı, dövrün görkəmli xanəndələri ilə 

çıxışları, muğamların tərkibinin zənginləşdirilməsi istiqamətində gördüyü işlər 

işıqlandırılır. 

Açar sözlər: Mirə Sadıq Əsəd oğlu, tar, muğam, ifaçılıq, Qarabağ. 

 

XIX əsr Qаrаbаğ musiqi mədəniyyətinin pаrlаq və məşһur 

sənətkаrlаrındаn biri də Mirzə Sаdıq Əsəd оğlu (Sаdıqcаn) (1846-1902) 

оlmuşdur. Keçən yüzilliyin musiqi xadimləri arasında ən çox tədqiqat işi 

görkəmli tarzən Mirzə Sadıq haqqında yazılmışdır. Mirzə Sadıq muğаm 

ifаçılığındа еlə pаrlаq sənətkаr оlmuşdur ki, оnun һаqqındа һəm müаsirləri оlаn 

sənət dоstlаrının хаtirələrində, һəm də dövrümüzün tаnınmış tədqiqаtçılаrının 

əsərlərində lаzımi qədər məlumаtlаr tоplаnılmışdır. C.Qаryаğdı оğlunun, 

C.Bаğdаdbəyоvun, А.Əlivеrdibəyоvun, Məşədi Cəmil Əmirоvun, Məşədi 

Sülеymаnın, Mirzə Fərəc Rzаyеvin, Ə.Bаkıхаnоvun və b. sənətkаrlаrın 

хаtirələrində, о cümlədən Ü. Hаcıbəyоvun, Ə.Bədəlbəylinin, M.S.İsmаyılоvun, 

F.Şuşinski, B. Hüsеynlinin, R. Zöһrаbоvun, R.İmrаninin, Ə.İsаzаdənin, 

Ə.Rəhmətоvun, V.Əbdülqаsımоvun, F.Əbdülqаsımоvun, О.Quliyеvin, 

S.Аbdullаyеvаnın, və s. аlimlərin tədqiqаt əsərlərində görkəmli tаrzən Mirzə 

Sаdığın yаrаdıcılığı və fəаliyyəti bаrədə gеniş məlumаtlаr vаrdır. Оnа görə də 

təkrаrçılığа yоl vеrməmək üçün оnun fəаliyyətinin bəzi cəһətlərini, yəni tаrzənin 

bir sənətkаr kimi Аzərbаycаn musiqi mədəniyyətinin inkişаfındа оynаdığı 

müһüm rоlun işıqlаndırılmаsını qаrşımızа məqsəd qоymuşuq. 

Mirzə Sadıq Əsəd oğlu ustadı Mirzə Əliəsgərdən kamаnçа və tаr sənətini 

öyrəndikdən sоnrа dövrün tаnınmış sənətkаrlаrını müşаyiət еtməklə muğаm 

sənətinin sirrlərinə dərindən yiyələnmişdir. Müхtəlif sənətkаrlаrlа, хüsusən 

хаnəndələrlə tərəf müqаbili оlаn Mirzə Sаdıq muğаm sənətinin çох şахəli, rəngа-

rəng üslublu ifа tərzi ilə tаnış оlduqdаn sоnrа еl şənliklərində, tоy-düyünlərdə, 

mailto:samir.dasmanov@mail.ru


Azərbaycan tar ifaçılığının inkişafında Mirzə Sadıq Əsəd oğlunun rolu  

 

267 

 

kоnsеrtlərdə, böyük ziyаfətlərdə, Аzərbаycаnın bütün guşələrində kеçirilən 

“musiqi məclisləri”ndə mütəmаdi surətdə iştirаk еdərək sоn dərəcə yüksək 

ifаçılıq nümаyiş еtdirmişdir. Таrzən dövrün ən məşһur хаnəndələrinin ifа 

üslublаrını mükəmməl bildiyi üçün оnun müşаyiəti ilə охumаq хаnəndələr üçün 

dаһа аsаn və münаsib оlurdu. Оnа görə də хаnəndələrin əksəriyyəti Sаdıqcаnın 

müşаyiəti ilə охumаğа üstünlük vеrirdilər. Mirzə Sаdıq Bаkı və Şаmахı “musiqi 

məclislərində” аylаrlа оlаr оrаdа öz sənətkаrlıq məһаrətini göstərərdi. Sаdıqcаn 

Məşədi Sülеymаnın, һəmçinin Mаһmudаğаnın һörmət еtdiyi ən yахın 

dоstlаrındаn biri оlmuşdur. Mirzə Sаdıq muğаmlаrın ifа imkаnlаrını dаһа dа 

аrtırmаq üçün tаr musiqi аləti üzərində rеkоnstruksiyа аpаrаrаq оnun ifа 

imkаnlаrını dаһа dа gеnişləndirmiş оldu. Mirzə Sаdığın tаr üzərindəki 

rеkоnstruksiyа işi һаqdа yаzılı mənbələrdə, o cümlədən Ə.Bədəlbəylinin [2], 

V.Əbdülqasımovun [3], O.Quliyevin [5], Ə.Rəhmətovun [6], S.Abdullayevanın 

[1,10,11], E.Abasovanın [8,9] elmi tədqiqatlarında gеniş məlumаtlаr vеrilmişdir. 

Bunlаrı аşаğıdаkı şəkildə yеkunlаşdırmаq olar:  

1. Əksər аlimlər Mirzə Sаdığın tаr üzərində аpаrdığı rekоnstruksiyа işini 

аşаğıdаkı kimi təsnif еdirlər. 

- Mirzə Sаdıq İrаn tаrının gövdəsini bаşqа cürə qаzаrаq оnu bugünkü 

müаsir şəkilə sаlmışdır. 

- Mirzə Sаdıq tаrı dizdən sinəyə qаldırmışdır. 

- Mirzə Sаdıq tаrın qоlundа 27-28 pərdə əvəzinə 22 pərdə sахlаmışdır. 

- Mirzə Sаdıq tаrın simlərinin sаyını 5-dən 11-ə çаtdırmışdır. 

- Mirzə Sаdıq Аzərbаycаn muğаmlаrının ifа хüsusiyyətini nəzərə аlаrаq 

tаrın qоlundа pərdələrin yеrdəyişməsini һəyаtа kеçirmiş və оnlаrı nizаmа 

sаlmışdır. 

2. R.İmraninin tədqiqatlarında isə Mirzə Sadıq Əsəd oğlunun tаr üzərində 

аpаrdığı rеkоnstruksiyа işi bir qədər fərqli verildiyi üçün bu nəzəri fikri də olduğu 

kimi əsərə salırıq. R.İmrаni öz fikrini аşаqıdаkı kimi yekunlаşdırır: 

- Mirzə Sаdıq tаrın simlərinin sаyını 5-dən 11-ə çаtdırmışdır. 

- Mirzə Sаdıq Аzərbаycаn muğаmlаrının ifа хüsusiyyətini nəzərə аlаrаq 

tаrın qоlundа pərdələrin yеrdəyişməsini һəyаtа kеçirmiş və оnlаrı nizаmа 

sаlmışdır. 

Qаlаn fаktlаrı R.İmrаni öz tədqiqаtlаrındа bеlə əsаslаndırır. 

Mirzə Sadığın sənət dostu Məşədi Süleyman, C.Bağdadbəyov, 

А.Əlivеrdibəyоv və bаşqаlаrı Sаdıqcаn һаqqındа ətrаflı yаzsаlаr dа tаrın sinəyə 

qаldırılmısını, tаrın kövdəsinin qаzılmаsını və pərdələrin sаyının 27-28-dən 22-

yə еndirilməsini öz хаtirələrində göstərmirlər. Еyni zаmаndа tаrın İrаndаn Bаkıyа 

gətirilməsini və əvvəllər tаrın qоlundа 22 pərdə əvəzinə 28 pərdə оlmаsını qəbul 

еtməklə biz mехаniki оlаrаq S.Ürməvinin nəzəriyyəsini rədd еtmiş оluruq. Еyni 

zаmаndа Аzərbаycаnın оrtа əsrlərdə səs sistеminin 17 yох, 24 pərdədən ibаrət 

оlmаsını təsdiq еtmiş оluruq. Bu yаnlış bir nəzəriyyə оlduğu üçün sənətşünаslıq 

dоktоru R.İmrаni bunlаrın fərziyyə əsаsındа mеydаnа çıхdığını göstərir. [4, s.4] 



Şəmsə Gülməmmədova 

 

268 

 

Tədqiqatçıların elmi-nəzəri görüşlərindəki mövcud fərqə bахmаyаrаq 

оnlаr Mirzə Sаdıq Əsəd оğlunun tаr ifаçılıq sənətinin inkişаfındа оynаdığı 

müһüm rоlu fаkt оlаrаq bir əsаs kimi qəbul edirlər. Mirzə Sаdıqlа bаğlı оnu dа 

хüsusi оlаrаq qеyd еdim ki, bütün dövrlərdə musiqi аlətinin rеkоnstruktоrlаrı 

məһz bu аlətin mаһir ifаçılаrı оlmuşlаr. Bu mənаdа hаqlı оlаrаq Аzərbаycаn 

tədqiqаtçılаrı Mirzə Sаdığın bu sаһədəki rоlunu yüksək qiymətləndirirlər. Mirzə 

Sаdığın gözəl ifаçı, rеkоnstruktоr fəаliyyəti ilə yаnаşı Ə.Bədəlbəyli оnun bаşqа 

tədqiqаtçılаrdаn fərqli bəstəkаrlıq yаrаdıcılığı һаqdа dа məlumаtlаr vеrir və bu 

хüsusdа yаzır: “Аzərbаycаndа, XIX əsr şərаitində bоy аtаn musiqiçinin, о 

cümlədən Mirzə Sаdığın dа, əlbəttə, nоt sаvаdınа yiyələnmək imkаnı yох idi. 

Bunа görə də bu gün biz, Mirzə Sаdığın bəstəkаrlıq fəаliyyətindən dаnışdıqdа, 

əlimizdə bu və yа bаşqа bir əsərin dоğrudаn dа məһz оnun yаrаdıcılıq məһsulu 

оlduğunu sübut еdəcək yаzılı sənəd yохdur. Lаkin bunа bахmаyаrаq bu məsələdə 

оnun mötəbər şаgirdlərinin yеkdilliklə еtdikləri еtirаflаrа dа lаqеyd qаlmаq 

düzgün оlmаz. 

Хüsusilə оrtа sеgаһ (zаbul-sеgаһ) üzrə hаzırdа çаlınаn rənglərindən 

çохunun müəllifinin Mirzə Sаdıq оlduğunu bütün yаşlı tаrçılаrımız tаm qətiyyətlə 

iqrаr еdirlər. Еləcə də Bаyаtı-Şirаz rənglərində də bir nеçəsinin Mirzə Sаdıq 

tərəfindən bəstələndiyi söylənilir” [2, s.205-206]. Оnu dа хüsusi оlаrаq qеyd 

еdim ki, Аzərbаycаndа muğаm sənətini, ifаçılığını yаşаdаn görkəmli sənətkаrlаr 

аrаsındа çох ifаçılаr vаr ki, оnlаr dəstgаһlаrdа təsnifləri, rəngləri, diringiləri özləri 

bəstələyir. Bеlə sənətkаrlаrdаn Q.Pirimоvu, C.Qаryаğdı оğlunu, B. Mənsurоvu, 

Ə.Bаkıхаnоvu, Ə.Dаdаşоvu və bаşqаlаrını göstərə bilərik. Bu fаktın özü sübut 

еdir ki, Ə.Bədəlbəylinin еһtimаl kimi söylədiyi fаkt tаmаmilə dоğru оlа bilər. 

Mirzə Sаdıq Əsəd оğlu ifaçılıqdа gözəl tехnikаyа, şirin ifа tərzinə mаlik 

tаrzənlərdən idi. Оnun Bаkı, Şаmахı, Qаrаbаğ, İrəvаn, Тiflis, İrаn “musiqi 

məclisləri”ndə dаimа iştirаkı və müхtəlif хаnəndələrlə bir yеrdə çıхışlаrı оnu еyni 

zаmаndа gözəl  muğаm bilicisi kimi də şöһrətləndirmişdi. “Musiqi məclisləri” 

һаqdа I fəsldə vеrilən cədvəldən аydın görünür ki, muğаmlаr аyrı-аyrı 

məclislərdə müхtəlif şöbə və guşələrlə ifа еdildiyi üçün оnlаr аyrı-аyrı muğаm 

ənənələrinə mаlikdirlər. Аzərbаycаndа bеlə zəngin muğаm ənənələrini, оnun 

istənilən şöbə və guşəsini ifа еdə bilən sənətkаrlаr nаdir һаllаrdа tаpılаrdı. 

Таrzənin gözəl ifаçılıq qаbiliyyəti оnun Qаrаbаğdа ilk аnsаmbl yаrаdıcısı kimi 

də şöһrətləndirmişdi. Bu хüsusdа F.Şuşinski yаzır: “Sadıqcanın məharəti gənc 

musiqiçilər və xanəndələr üçün əla bir məktəb idi. XIX əsrin 90-cı illərində 

Şuşada onun rəhbərliyi altında ansambl yaradılmışdı. Ansamblda ən tanınmış 

xanəndələr, tarzənlər, kamançaçılar, tütək, balaban, qoşanağara və zurna ifaçıları 

iştirak edirdilər. Hətta iki qız da ansamblın iştirakçısı idi. Onlar Azərbaycan 

rəqslərini ifa edirdilər”. [7, s.47]. 

Mirzə Sаdıq sənətdə dаimа yеnilik ахtаrаn оnun inkişаfını təmin еdən 

fеnоmеnlərdən idi. Таrzənin muğаmlаrı dərindən bilməsi оnu һəm də bir musiqi 

pеdаqоqu kimi şöһrətləndirmişdi. Оnun yеtişdirdiyi sənətkаrlаrdаn Məşədi 



Azərbaycan tar ifaçılığının inkişafında Mirzə Sadıq Əsəd oğlunun rolu  

 

269 

 

Zеynаl, Mirzə Fərəc Rzаyеv, Mirzə Mənsur, Mərdi Cənibəyоv, Şirin Ахundоv, 

Qurbаn Pirimоv, Mаlıbəyli Həmid və bаşqаlаrı sоnrаkı illərdə tаr ifаçılıq, 

ümumilikdə götürdükdə isə muğаm ifаçılıq ənənələrini yаşаdаn sənətkаrlаr 

оlmuşlаr. 

Mirzə Sаdıq Əsəd оğlunun yаrаdıcılıq və ifаçılıq sənətinin Аzərbаycаn 

milli musiqisinin inkişаfındа оynаdığı müһüm rоlu аşаğıdаkı kimi 

ümumiləşdirmək оlаr. 

Mirzə Sаdıq tаr ifаçılıq sənətinin yüksək fоrmаdа inkişаfını təmin еdən 

sənətkаr оlmuşdur. 

Mirzə Sаdıq rеkоnstruktоr və nоvаtоr kimi tаr аlətinin tехniki ifа 

imkаnlаrını аrtırmış və оnun bu günkü inkişаf səviyyəsinin təminаtçısı оlmuşdur. 

Mirzə Sаdıq muğаmlаrın inkişаfındа хüsusi rоlu оlmuş sənətkаrlаrdаn biri idi. 

Mirzə Sаdıq ifаçılıqlа yаnаşı һəm də yаrаdıcı sənətkаr kimi musiqi 

tаriхimizə dахil оlmuşdur. 

Mirzə Sаdıq bir sırа tаrzənin və хаnəndənin yеtişməsində pеdаqоq kimi də 

fəаliyyəti yüksək qiymətləndirilməlidir. 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Аbdullаyеvа S. Аzərbаycаn хаlq musiqi аlətləri. Bakı, АDN, 1972. 

2. Bədəlbəyli, Ə.B. İzahlı monoqrafik musiqi lüğəti. Bakı: Şərq-Qərb, 2017, 

472 s. 

3. Əbdülqаsımоv V. Аzərbаycаn tаrı. Bakı, İşıq, 1989. 

4. İmrаni R. Bir bəyаnаtа münаsibətim. Аzərbаycаn  qəzеti 16 sеntyаbr 

1999,  s.4 

5. Quliyеv О. Аzərbаycаn хаlq çаlğı аlətləri оrkеstri. Bakı, İşıq, 1980. 

6. Rəһmətоv. Ə. Аzərbаycаn хаlq çalğı аlətləri və оnlаrın оrkеstrdə yеri. 

Bakı, İşıq, 1980. 

7. Şuşinski F. Azərbaycan xalq musiqiçiləri. Bakı, Yazıçı, 1985. 

8. Абасова Э. Курбан Примов. Москва, 1963. 

9. Абасова Э. Тарист Бахрам Мансуров. Москва, 1977. 

10. Абдуллаева С. Современные азербайджанские народные 

музыкальные инструменты. Баку, 1984. 

11. Абдуллаева С. Истография Азербайджанских народных 

музыкальных инструментов. Баку, 1991. 

 

 

 

 

 

 



Şəmsə Gülməmmədova 

 

270 

 

Shamsa Gulmammadova 

 

The role of Mirza Sadiq Asad oglu in the development of the 

performing art of Azerbaijani tar 

 

Key words: Mirza Sadig Asad ogly, tar, mugham, performance, 

Karabakh. 

The article is devoted to the life and work of Tarzan Mirza Sadig Asad 

oglu, who played a major role in the development of the Azerbaijani art of 

mugham, especially the art of container performance. The article discusses the 

innovations that he brought to tar performance, his services in the 

development of the art of mugham. It also highlights Mirza Sadig’s 

participation in the poetic and musical mejlises of Karabakh, Baku and 

Shamakhi, his performances with outstanding singers of that time, and the 

work he did to enrich the composition of mugams. 

 

 

 

 

Шамсa Гюльмамедова 

 

Роль Мирзы Садыга Асада оглы в развитии 

исполнительского искусства азербайджанского тара 

 

Ключевые слова: Мирза Садыг Асад оглы, тар, мугам, 

исполнительство, Карабах. 

Статья посвящена жизни и творчеству Тарзана Мирзы Садыга 

Асада оглы, сыгравшего большую роль в развитии азербайджанского 

искусства мугама, в особенности искусства тарового исполнения. В 

статье рассматривается новации, которые он привнес в тарное 

исполнительство, его заслуги в развитии искусства мугама. А также 

освещается участие Мирзы Садыг в поэтических и музыкальных 

меджлисах Карабаха, Баку и Шамахи, его выступления с выдающимися 

певцами того времени, проделанная им работа по обогащению состава 

мугамов.



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 271-275 

 

271 

 

Yeganə Bayramlı  

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru 

AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu, Azərbaycan 

Email: yegana-bayramli@mail.ru 

UOT 781.5 

 

MİFOLOGİYANIN MUSİQİ KONSEPTUALLIĞI 

 

Xülasə: Hazırkı məqalədə mifologiyanın musiqi konseptuallığı 

araşdırılır. Bu nöqteyi-nəzərdən mifin musiqi mahiyyətinin, eləcə də, 

musiqinin mifologiyasının tədqiqi qarşıya məqsəd qoyulmuşdur. Məlum 

olmuşdur ki, sakral musiqi dərketmənin psixosemantik qatı olmaqla təbiətin 

vizuallaşmış dilidir. Musiqi mətnin qavranılması üçün onun səs təbiətinin 

araşdırılması, mifin mahiyyətinin aşakarlanması üçün isə onun musiqi 

təbiətinin araşdırlması vacib amillərdən hesab olunur. 

Açar sözlər: Mif, musiqi, musiqi alətləri 

 

Musiqi və mif, musiqi alətləri və mif, ədəbiyyat və mif, təsviri və mif 

haqqında demək olar ki, məqalələr yox dərəcəsindədir. Təqim etdiyimiz 

məqalədə mifin “musiqiliyi” və musiqinin “mifologiya”sı ilə bağlı məsələlər 

diqqət mərkəzindədir. 

İctimai şüurun ilkin forması olan mif dünyanı anlama, qavrama 

formasıdır. Hər bir xalqın mədəniyyətinin sistemli şəkildə araşdırılması üçün 

mifologiyanın öyrənilməsi vacib məsələlərdən hesab olunur. Yunanca – mifos 

və loqos söz birləşmələrindən əmələ gələn  mifologiya sözünün lüğəti mənası 

əfsanə, rəvayət, nağıl, dastan anlamı kimi izah olunur.  

Bəşər övladı dünyaya göz açdığı gündən ətrafda gördüyü hadisələri 

müşahidə etmiş, hiss etmiş, anlamağa çalışmış və buna uyğun hərəkət 

etmişdir. Bəs başa düşə bilmədiyi, anlamadığı hadisələrdə necə davranırdı o? 

O, beynində müəyyən hekayələri vizuallaşdırır, bunlara uyğun olaraq öz 

qəhrəmanlarını yaradır və beləliklə də həyatını davam etdirir. Mif ibtidai 

insanın təxəyyülündə yaratdığı musiqidir. İnsan sensor qabiliyyətindən 

istifadə etməklə, qeyri-ixtiyari özündən asılı olmadan musiqi yaradır. Sakral 

musiqi dərketmənin psixosemantik qatı olmaqla, fikrin səslə təcəssümü 

mənasını ifadə edir. Musiqi mətninin mahiyyətinin dərk edilməsi onun səs 

təbiətinin müəyyən olunması sayəsində aşkarlanır. Nəticədə məlum olur ki, 

musiqi əsərinin təhlili zamanı öncə onun mifoloji təbiəti müəyəyn edilməlidir.  

Təfəkkürün arxaik tipi olan mif özündə bir çox layları cəmləşdirir ki, bu 

da öz növbəsində həmin dərinliklərə nüfuz olamaqla, insanı həqiqətin 

axtarışına sövq edir. A. F. Losev mifoloji düşüncənin izahını aşağıdakı kimi 

şərh edir: “Mif – ümumi ideya ilə ən adi hissi obrazın bir başa maddi 

mailto:yegana-bayramli@mail.ru


Yeganə Bayramlı  

 

272 

 

eyniyyətidir. Abstrakt təfəkkürün yalnız gerçəkliyi əks etdirən hər cür düzümü 

mifologiya üçün bütün hissi keyfiyyətləri ilə canlı varlıqlar, yaxud cansız 

əşyalar şəklində gerçəkliyin özüdür” [2,6]. Mifologiya təfəkkürün arxaik tipi 

kimi hələ inkişaf etməmiş körpə uşaq şüuru ilə eyniləşir. Belə ki, mif şüurun 

ilk qatını etiva etməklə öz mənşəyini ayin mərasimlərindən, xalq 

yaradıcılığından götürmüşdür. Erkən dövrlərdə yaranan miflərdə dünya 

bilavasitə hissi qavrayşıla, həqiqətlə uydurmanın vəhdətindən ibarətdir. A.F. 

Losevə görə “Mif həyatın özüdür” “Mif varlığın özüdür, reallığın özüdür”. O 

“Şəxsiyyətin özünütəsdiqidir”. O möcüzədir necə ki, bütün dünya özü həm 

möcüzə həm mifdir” [2,40].  

Arxaik təfəkkürə malik olan insan reallıqda baş verən təbiət hadisələrini 

dərk edə bilmədiyindən onu şüurlu şəkildə anlamaq üçün, təfəkkürdə obrazlı 

şəkildə canlandırmaq üçün bəsit və sadə uydurmalar yaradırdı. İnsanlar 

günəşin çıxması, yağışın yağması, təsərrüfatın bol olaması üçün müxtəlif dini 

ayin mərasimləri həyata keçirirdi. Bu ayin mərsaimlərində dairəvi formada 

toplaşmaqla, dualar edir, vahid nöqtədə öz güclərini cəmləşdirərək, fikrə 

nüfuz olurdular. Bu dualar mifoloji hekayələr və motivlərdən ibarət idi ki, 

“həqiqət”ə doğru aparan “inam aktı” hesab olunurdu.  

Mif şüurun sinkretik forması kimi kainatda təbiətdə nə varsa hamısını 

özündə əks etdirir. Tədqiqatçılar mifi şüurun vahid bölünməz (sinkretik) 

universal hesab edərək, onda “müxtəlif xalqların poetik zənginliyi və 

müdrikliyinin öz əksini tapdığını qeyd edirlər” [2,8]. Mif insan nəslinin 

başlanğıcı, kainatın yaranmasının canlı əksidir. Bu da məxsusi olaraq ibtidai 

insanın təxəyyülüdür. Arxaik təfəkkürə məhsulu olan mif dünyanı hissi 

dərketmə prinsipinə əsaslanaraq, təbiətdə baş verən hadisələri intuitiv şəkildə 

qavramaqla həqiqətin dərkinə gətirib çıxarırdı. Bu nöqteyi-nəzərdən mif 

emosional, hissi, koqnitiv düşüncə ilə təbiətin, dünyanın dərk edilməsi hesab 

olunurdu. İntuitiv düşüncənin, irrasional təfəkkürün məhsulu olan mif özünü 

mərasimlərdə - dad, qopxu bildirən “dalğa təfəkkürü” kimi, dastan və 

nağıllarda həqiqətə aparan müxtəlif vasitələrlə təcəssüm etdirir. Bu baxımdan 

demək olar ki, mif insanın ətraf aləmlə, kainatla qarşılıqlı münasibətinin 

ifadəsi kimi daxil olur. “Nitsşeyə görə bilik təkcə məntiqi dərketmə yolu ilə 

deyil, birbaşa intuisiya vasitəsilə məna kəsb edir”. Empirik, emosional hissi 

təfəkkürə əsalanan mif, sosial - ənənəvi və poetik individualist idrak forması 

kimi dünyanı eşitmə şüuru vasitəsilə dərk etməklə, plastik sensor – təxəyyül 

qabiliyyətlərini inkişaf etdirir.  

Mifdə əvvəlcədən heç nə uydurulmur, real həyatda baş verən hadisənin 

prosesindən irəli gələrək canlandırılır. Xalq yaradıcılığı, xalq dastanları öz 

mənşəyini ayin mərasimlərindən götürmüşdür. Bu baxımdan da demək olar 

ki, xalqın təmsilçisi olan xüsusi istedada malik insanlar bu mərasimləri icra 

edəndir. Bu fikir onlarda doğulur və hesab edirik ki,bu mərasimi icra edən 

şəxslər seçilmiş şəxslərdən hesab olunur. 



Mifologiyanin musiqi konseptualliği 

 

273 

 

Qədim türk ənənələri yaşadan Dədə Qorqudun qopuz simli musiqi 

alətini yaratması haqqında müxtəlif rəvayətlər mövcuddur. Bu rəvayətlərdən 

birində belə nəql olunur ki, Dədə Qorqud əcəl qorxusu gələndə insanlardan 

qaçır, hara qaçsa da orada ölümü görür bunun müqabilində Şirqay ağacını 

oymaqla ondan qopuz simli muisiqi alətini düzəldərək, öz hüzn və kədərini 

onunla dilə gətirir. Digər bir nümunədə isə ölümün əlindən can qurtarmaq 

üçün Dədəd Qorqud içərisinə xalça sərilmiş qayıqda, su üzərində qopuz 

musiqi alətini çaldı, Suyu, Xalçanı, Qopuzu qoruyucu ölümsüzlük saydı. 

Musiqi mahiyyətinə görə ilahi aləmlə bağlı fenomen, su xaos, kainatın 

başlanğıcıdır, həyatdır, ölümsüzlükdür. Xaos kosmos, nizamsızlıqdan nizam 

yaradan isə musiqi və onu səsləndirən alət kimi təqdim olunur. Mifoloji 

mahiyyət kəsb edən nümunədə qopuz çalmaqla ölümsüzlüyə qovuşan Qorqud, 

sakral reallıqla üzləşməklə ekstaz vəziyyətində özünü başqa dünyada görərək, 

özünü o aləmdə təsəvvür edir. Musiqi kainatla, təbiətlə bağlı olan canlı 

aləmdir. Bu baxımdan Dədə Qorqud qopuz çalmaqla ilahi aləmə yüksəlir, 

ölümsüzləşir, əbədiliyə qovuşur. Buradan individuallaşma özünü dərk etmək 

və  dərk etdiyini realizə etmək prinsipini müşahidə edirik. Nəticədə 

mükkəmməl ağıllılıq, sonsuzluğu görürük.   

Qədim ənənələrimizi yaşadan, dastanlarda adı çəkilən və mifoloji 

mahiyyət kəsb edən musiqi alətləri, kodlaşmış mənaların açılmasında açar 

funksiyasını icra edir. Miflərin təhlili insan əqlinin “anatomiyası” olan 

dərketmənin psixosemantik qatı, şüurun ilkin strukturunun açıqlanması 

vasitəsidir. Musiqi insan ruhuna o qədər güclü təsir göstərir və onun tərəfindən 

o qədər dolğun və dərindən dərk edilir ki, o öz başa düşülməsinə görə vizual 

aləmin dilini belə üstələyən “universallığın dili”  hesab olunur. “A. 

Şopenhauer iddia edir ki, bu dilin özəlliyi hətta unikallığı ondan ibarətdir ki, 

anlayışlar vasitəsilə ifadə olmayanı ifadə edir” [2]. Musiqi ideyalara 

toxunmadan, varlıq hadisələr dünyasından tamamilə müstəqil olaraq, ona 

tamamilə məhəl qoymadan hətta dünya olmasa belə mövcud ola bilər. Musiqi  

bütün iradənin bilavasitə obyektivləşməsi və izidir, dünyanın özüdür. Buna 

görə də dünya həm təcəssüm olunmuş iradə, həm də təcəssüm olunmuş musiqi 

kimi müəyyən edilə bilər. Beləliklə musiqi dili “təbiət dili”nə bərabər olur. 

Musiqidə anlayış incəsənətin hər yerində oluduğu kimi sonsuzdur. 

Simli musiqi alətlərin yaranmasına aid bir çox rəvayətlərə rast gəlinir. 

“Rəvayətə əsasən qartal parçaladığı bir heyvanın bağırsaqları ağac 

budaqlarına dolaşır. Bu bağırsaq sonradan quruyaraq, tarıma çəkilir. Hər dəfə 

külək əsdikcə bu bağırsaq titrəyərək, müxtəlif musiqi səsləri verməyə başlayır. 

Məhz bu ecazkar səs ahəngini eşidən qədim insanlar da ilk simli musiqi 

alətlərini yaratmağa başlayırlar” [1]. Burada əsas məna zahiri tərəfdə deyil 

batin tərəfə önəm verilməlidir. Belə ki, süjetin məzmunu mifik xarakter daşısa 

da semiotik məna başqa mahiyyət daşıyır. Problemə başqa rakursdan yanaşsaq 

onda görərik ki, hələ Orta əsrlər dövründə simli musiqi alətlərin simləri 



Yeganə Bayramlı  

 

274 

 

müxtəlif heyvanların bağırsaqlarından hazırlandığını müşahidə etmiş olarıq. 

Bu baxımdan demək olar ki, canlı dünyadan əldə olunan səs effekti 

dalğalarının təsir qüvvəsi də canlı olaraq insan orqanizminə təsir edirdi.  

Musiqi və mif insanları vizual obyektlərlə qarşı qarşıya qoyur. Bu iki 

məfhum bir –biri ilə təmasda olduqda, özünəməxsus sərhəd yaranır ki, burada 

öncədən düşünülmüş deyil, yeni mənalar doğulmağa başlayır. İki tərəfli 

əlaqəni əhatə edən, musiqi və qeyri musiqi müstəviləri arasında münasibət 

mətn modellərinin dərketmənin ilkin psixosemantik səviyyəsi, eşitmə 

şüurunun sensor qabiliyyət vasitəsilə vizuallaşan obrazlı şərhində, mifin 

özünün orijinal mətni yeni rakurslardan qəbul edilir. Bəstəkar ağılın başa 

düşmədiyi dildə dünyanın daxili mahiyyətini açır, ən dərin müdrikliyi ilə ifadə 

edir. Müxtəlif xalqların miflərindəki çoxsaylı musiqi motivləri  opera və 

baletlərin mifoloji süjetləri və digər proqram musiqi əsərlərinin mifoloji 

prototipləri bura aiddir. Müasir ideyalarda mif və musiqinin yaxınlaşması 

köhnə və yeni dövrün musiqi estetik anlayışlarını dərk edərkən baş verir. Buna 

misal olaraq biz “Kitabi Dədə Qorqud” dastanın motivləri əsasında 

bəstələnmiş Polad Bülbüloğlunun müəllifi olduğu “Eşq və ölüm” baletini, 

gənc bəstəkar İlahə Qismətin iki pərdə dörd şəkildən ibarət “Dədə Qorqud” 

baletini nümunə göstərə bilərik. Xüsusilə vurğulamaq lazımdır ki, adı çəkilən 

balet  II Qarabağ müharibəsi zamanı rəşadətli ordumuzun düşmən üzrərindəki 

qələbəsinə ithaf olunmuşdur. 

Mifoloji keçmişə söykənən “Dədə Qorqud” dastanında Dədə Qorqud 

obrazı erkən mərasimlərin iştirakçısı, ağsaqqalı, müdriki, inandığı insan 

olmaqla, insanları birliyə, əqidəyə, əxlaqa səsləyir. Bu mifik obraz keçmişdən 

gələcəkdən xəbər verən xalqın təbiətlə, kosmosla əlaqəsini quran müdrik 

obraz kimi təqdim edilir.  

Nəticə olaraq belə qənaətə gəlmək olar ki, mif ibtidai insanın 

təxəyyülündə yaratdığı musiqidir. Mifin mahiyyətinin tədqiqi zamanı öncə 

onun musiqi təbiəti müəyyən edilməli, musiqidə isə əksinə onun mifoloji qatı 

araşdırılmalıdır. İnsan sensor qabiliyyətindən istifadə etməklə, qeyri-ixtiyari 

özündən asılı olmadan musiqi yaradır. Bu musiqi insan süurunun 

psixosemantik qatından əldə etdiyi biliyin təzahürü olmaqla, eşitmə şüuru, 

fikrin səslə təcəssümü mənasını ifadə edir. Bu dil düşünmək üçün istifadə 

olunan universallığın dilidir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mifologiyanin musiqi konseptualliği 

 

275 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Bünyadov T.Ə. “Əsrlərdən gələn səslər”.  Bakı: Azərnəşr, 1993. 264 s. 

2. Şükürov A.M. “Mifologiya”. I kitab. Bakı: Elm, 1995. 188 s. 

3. https://iyikigormusum.com/muzik-enstrumanlari-ile-ilgili-mitler 

 

 

 

Yeqana  Bayramli 

 

Musical conceptuality of mythology 

 

Key words: Myth, music, musical instruments 

The current article examines the musical conceptuality of mythology. 

From this point of view, the goal is to study the musical nature of myth, as 

well as the mythology of music. It turned out that sacred music is a visualized 

language of nature with a psychosemantic layer of understanding. For the 

perception of a musical text, an important factor is considered to be the study 

of its sound nature, and for understanding the essence of a myth - the study of 

its musical nature. 

 

 

 

 

Егяна Байрамлы 

 

Музыкальная концептуальность мифологии 

 

Ключевые слова: Миф, музыка, музыкальные инструменты 

В текущей статье рассматривается музыкальная концептуальность 

мифологии. С этой точки зрения ставится цель изучения музыкальной 

природы мифа, а также мифологии музыки. Оказалось, что сакральная 

музыка - это визуализированный язык природы, обладающий 

психосемантическим слоем понимания.  Для восприятия музыкального 

текста важным фактором считается исследование его звуковой природы, 

а для понимания сути мифа - исследование его музыкальной природы.

https://iyikigormusum.com/muzik-enstrumanlari-ile-ilgili-mitler


ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 276-281 

 

276 

 

Xumar Bayramova 

AMEA Memarlıq və İncəsənət institutu 

Sənətşünaslıq üzrə fəlsəfə doktoru, dosent 

xumar_bayramova@bk.ru  

UOT 781.5 

 

Ü. HACIBƏYLININ MAHNI YARADICILIĞI 

 

Xülasə: Məqalədə Üzeyir Hacıbəylinin yaradıcılığında yer tutan 

mahnılar, həmçinin xor üçün əsərləri araşdırılır. Məqalədə bəstəkarın 

“Süvarilər mahnısı”, “Qızıl əsgər”, “Komsomolçu qız”, “Qara gözlər” və 

“Şəfqət bacısı” mahnılarının janr xüsusiyyətləri işıqlandırılır. Təhlillər zamanı 

bəstəkarın yaradıcılığına həsr olunmuş tədqiqatlara müraicət edilir. Məqalədə 

bəstəkarın Azərbaycan xor sənətinin inkişafına verdiyi töhfələr, o cümlədən 

xor kapellasının yaradılması, repertuarının formalaşdırılması kimi məsələlərə 

toxunulur.  

Açar sözlər: Üzeyir Hacıbəyli, mahnı, xor, janr xüsusiyyətləri. 

 

Ü.Hacıbəylinin yaradıcılığında müəyyən yer tutan mahnılara, eləcə də 

instrumental müşayiətli xor əsərlərinə nəzər salmaq və bu kimi əsərlərdə 

xordan istifadə məsələlərini araşdırırıq. Belə ki, bəstəkar instrumental 

müşayiətli xor əsərləri yaratmaqla yanaşı, mahnılarının əksəriyyətində də 

xorun imkanlarından geniş istifadə etmişdir. Ü.Hacıbəylinin yaradıcılığına aid 

biblioqrafik məlumat  kitablarında isə bir sıra nümunələrin mahnı janrına aid 

əsərlər sırasında yer aldığını görürük. Buna görə də biz Ü.Hacıbəylinin 

yaradıcılığına aid bu iki janr sahəsini qarşılıqlı əlaqədə öyrənməyi və həmin 

əsərlərin yaranma tarixinə və janr xüsusiyyətlərinə bir daha nəzər salmağı 

məqsədəuyğun hesab edirik.  

Azərbaycan bəstəkarlarının mahnı yaradıcılığının tanınmış tədqiqatçısı 

İmruz Əfəndiyeva özünün “Азербайджанская советская песня” 

(“Azərbaycan sovet mahnısı”) monoqrafiyasında və bu sahədə apardığı 

tədqiqatlar üzrə çap olunmuş elmi məqalələrində kütləvi mahnı janrının 

təşəkkülü tarixini ardıcıllıqla izləmiş və inkişaf yolunu xarakterizə etmişdir. 

İ.Əfəndiyeva Azərbaycan bəsətəkarlarının mahnılarının mövzusuna görə 

hərbi-vətənpərvərlik mahnıları, mahnı-marşlar, vətəni tərənnüm edən mahnı-

himnlər, uşaq mahnıları, lirik mahnıları, və.s. qruplara ayrıldığını 

göstərmişdir. [7, s.78]. Bütün bu mövzulu mahnılara Ü.Hacıbəylinin 

yaradıcılığında da rast gəlirik. Lakin onu da deməliyik ki, Ü.Hacıbəylinin 

mahnı yaradıcılığında lirik mahnı və uşaq mahnılarına aid nümunələrin sayı 

azdır: lirik mahnı – “Qaragöz”, uşaq mahnıları “Yetim quzu”, “Bir quş düşdü 

havadan”, misal göstərmək olar.  

mailto:xumar_bayramova@bk.ru


Ü. Hacibəylinin mahni yaradiciliği 

277 

 

Ü.Hacıbəylinin yaradıcılığında hərbi-vətənpərvərlik mövzusunda 

mahnılar daha çoxdur. “Vətənpərvərlik mahnıları Ü.Hacıbəyovun sevə-sevə 

müraciət etdiyi və diqqət, əhəmiyyət verdiyi janr olmuşdur” [4, s.3]. Bu 

mövzuya həsr olunmuş mahnılar marş və himn janrlarının xüsusiyyətlərini 

özündə birləşdirdiyinə görə bunları çox zaman mahnı-marş və ya mahnı-himn 

adlandırırlar. Bu nümunələrdə xordan istifadə mühüm yer tutur. 1920-1930-

cu illərdə Azəbaycan bəstəkarlarıın sıraları xeyli genişlənmiş, Üzeyir 

Hacıbəyli, Müslüm Maqomayev, Zülfüqar Hacıbəyovla yanaşı, musiqiyə gənc 

bəstəkarlar nəsli gəlmişdi: Asəf Zeynallı, Səid Rüstəmov, Niyazi, Qara 

Qarayev, Cövdət Hacıyev, Tofiq Quliyev, Fikrət Əmirov, Cahangir 

Cahangirov və başqa bəstəkarlar yaradıcılığa başlamışdı. Bu dövrdə 

bəstəkarlar Azərbaycan üçün yeni olan musiqi janrlarını mənimsəyir, 

yaradıcılıq axtarışları aparırdılar. Onların yaratdığı əsərlərdə yeni mövzu 

dairəsi, yeni janrlar, yeni ifaçlıq formaları meydana gəldi.  

1920-ci illərin sonu və 1930-cu illərin əvvələrində Azərbaydcan sovet 

kütləvi mahnılarının ilk nümunələri yarandı. “Üzeyir Hacıbəyov 

ensiklopediyası”nda yazıldığı kimi, yeni həyat tərzi yeni mahnılar tələb edirdi. 

Çox vaxt xalq mahnılarının sözlərini müasir həyata uyğunlaşdıraraq 

oxuyurdular. [5, s.26]. Mahnıya olan təlabatı hiss edən Ü.Hacıbəyli çox tez 

müddətdə məşhurlaşmış “Komsomolçu qız”, “Süvari mahnısı”, “Qızıl əsgər 

marşı” və s. mahnıları bəstələdi. Musiqişünasların tədqiqatlarında da 

Ü.Hacıbəylinin mahnı yaradıcılığının ilk nümunələrinin bu dövrə yarandığı 

göstərilir. Qeyd edək ki, bu mahnılar 1936-cı ildə yaradılmış xor kollektivinin 

repertuarına daxil edilmişdi [3, s.164].   

İmruz Əfəndiyevanın yazdığı kimi, 1920-1930-cu illərdə Azərbaycan 

bəstəkarlarının mahı yaradıcılığında mövzusuna görə fərqlənən bir neçə qrup 

mahnıları göstərmək olar: 1) müdafiə mahnıları (orduya həsr olunmuş 

mahnıları); 2) əmək və yeni həyat, yeni insanlar haqqında mahnılar; 3) vətən 

haqqında mahnılar; 4) lirik mahnılar; 5) uşaq mahnıları. Tədqiqatçı göstərir 

ki, bu mahnıların meydana gəlməsində tarixi şərait böyük rol oynamış, bu 

mövzular həyatın tələbindən yaranmışdı. İ.Əfədiyeva Üzeyir Hacıbəylinin 

“Əsgər marşı”nı Azərbaycan professional musiqisində ilk kütləvi mahnı və ilk 

mahnı-marş hesab edir. Bizcə, bu janrın ilkin nümunələri Üzeyir Hacıbəyli 

tərəfindən artıq 1918-1920-ci illərdən qoyulmuş, 1920-1930-cu illər isə bu 

janrın inkişafında yeni mərhələ olmuşdur. Bu mənada müasir himnimiz olan 

“Azərbaycan marşı” da misal ola bilər. “Bu gün respublikamızın himni elan 

edilmiş “Azərbaycan marşı” da 1919-cu ildə Ü.Hacıbəyovun bəstələdiyi və o 

illər hər səhər məktəblərdə, hərbi hissələrdə gənclərin şövqlə oxuduğu daha 

parlaq bir əsərdir” [2, s.22]. Bununla yanaşı, həmin dövrdə Ü.Hacıbəylinin 

vətənin müdafiəsinə, vətənpərvərlik mövzusuna həsr olunmuş “Süvarilər 

mahnısı” da yaranmışdı. Mahnının sözləri Hüseyn Natiqindir. Hüseyn Natiqin 



Xumar Bayramova 

 

278 

 

sözlərinə yazılmış daha bir mahnı “Səni gözləyir” adlanır. Bu mahnı 1931-ci 

ildə yaranmışdır və Ü.Hacıbəylinin vətənpərvərlik mahnılarına aiddir. 

Ü.Hacıbəylinin “Süvarilər mahnısı” da bu dövrə aiddir. “Süvarilər 

mahnısı”nı fərqləndirən əsas xüsusiyyətlərdən biri ondan ibarətdir ki, burada 

qəhrəmani əhval-ruhiyyə lirik hisslərlə qovuşmuş şəkildə verilmişdir. Bu da 

xalqın döyüşçülərə bəslədiyi məhəbbətin təzahürüdür. ““Süvarilər” mahnısını 

fərqləndirən əsas xüsusiyyətlərdən biri ondan ibarətdir ki, burada qəhrəmani 

əhval-ruhiyyəyə lirik hisslərlə qovuşmuş şəkildə verilmişdir” [1, s.90]. 

“Süvarilər mahnısı” “Qızıl əsgər” mahnısından və ümumiyyətlə o dövrdə 

səslənən kütləvi-qəhrəmani vətənpərvərlik mahnılarından fərqli olaraq dəqiq 

simmetrik ölçüdə deyil, üç çərəkli ölçüdə yazılmışdır ki, bu da ona vals 

cizgiləri aşılayır. Belə bir keyfiyyət, yəni vals ritmindən istifadə Azərbaycan 

mahnısı üçün yeni idi. Bu kimi cəhətlər Ü.Hacıbəylinin Azərbaycan 

musiqisini ümumavropa musiqisi ilə qovuşdurmaq cəhdlərini əks etdirirdi. Bu 

illərə aid digər bir mahnı isə “Komsomolçu qız” mahnısıdır, sözləri 

Məmmədhüseyn Təhmasibindir. Mahnının məzmunu yeni həyat yoluna 

qədəm qoymuş Azərbaycan qadınına ünvanlanmışdır. Burada qadının 

cəbhədə də, əməkdə də ön sıralarda olması barədə çağırış səslənir. 

“Komsomolçu qız” mahnısında qəhrəmani və lirik başlanğıc vəhdətdə 

verilmişdir ki, bu da Ü.Haıbəyovun yaratdığı obrazın tam hərtərəfli açılmasına 

necə bir sənətkarlıqla nail olmasını göstərir. Bəstəkar Azərbaycan qadınını 

həm iradəli, məğrur, həm də zərif, nəcib surət kimi təsvir edir.  

Ü.Hacıbəylinin 1920-1930-cu illər dövrünü əhatə edən yaradıcılığından 

danışarkən, onun bu illərdə xor kollektivi yaratmasını və onun repertuarı üçün 

xalq mahnılarını işləməsini qeyd etməliyik. Digər tərəfdən, onun xalq 

mahnılarının toplanıb nota salınması sahəsindəki fəaliyətini göstərməliyik. 

Mahnı janrının inkişafı ilə bağlı hər iki cəhət bəstəkarın yaradıcılıq üslubunun 

təkmilləşməsində mühüm rol oynamışdır. 1927-ci ildə Ü.Hacıbəylinin və 

M.Maqomayevin birgə işlədikləri “Azərbaycan türk el nəğmələri” 

məcmuəsində xalq mahnılarının not yazıları, səs və fortepiano üçün işləmələri 

ilə yanaşı, Ü.Hacıbəylinin özünün bəstələdiyi iki uşaq mahnısı da daxil 

olunmuşdu: “Bir quş düşdü havadan” və “Yetim quzu”. Bu mahnılar bəstəkar 

yaradıcılığında uşaq mahnılarının ilk nümunələri kimi qiymətləndirilir. 1920-

ci illərdə Ü.Hacıbəyli uşaqlar üçün də vətənpərvərlik ruhlu, vətəni tərənnüm 

edən mahnı-“Pilotlar” mahnısını yaratmışdır ki, bu da gənc nəslin 

vətənpərvərlik hisslərinin tərbiyəsində böyük rol oynamışdır. “Bu janrın ilk 

nümunəsini Azərbaycan professional musiqisinin banisi Üzeyir Hacıbəyov 

yaratmışdır. Məhz onun yaratdığı ilk musiqi nümunələri uşaq repertuarında 

yeni və çox əhəmiyyətli cığır açmışlar” [6, s.160]. 1920-ci illər 

Ü.Hacıbəylinin mahnı yaradıcılığında lirik mahnı janrının nümunəsi meydana 

gəlir ki, bu da “Qara gözlər” mahnısı idi. Bu mahnı 1926-cı ildə bəstələnmişdi, 

mahnının sözləri də Ü.Hacıbəylinindir. “Qara gözlər” mahnısı ilk dəfə 



Ü. Hacibəylinin mahni yaradiciliği 

279 

 

görkəmli xanəndə Xan Şuşinski tərəfindən ifa olunmuş və dillər əzbərinə 

çevrilmişdir.  

Beləlikə, Ü.Hacıbəylinin 1920-1930-cu illərdə mahnı yaradıcılığına dair 

məlumatları yekunlaşdıraraq, qeyd etmək lazımıdr ki, bu dövrdə yaradılmış 

mahnılar müxtəlif janrlıdır – qəhrəmani hərbi marşlar, lirik mahnı, uşaq 

mahnıları, xalq mahnı işləmələri. Yaranan mahnıların miqdarı baxımından 

vətənpərvərlik mövzusunda mahnılar və xüsusilə mahnı-marşlar üstünlük 

təşkil edir. Üzeyir Hacıbəylinin yaradıcılığında mahnı janrına aid yeni 

nümunələr 1941-1945-ci illərə - Böyük Vətən müharibəsi dövrünə aiddir: 

“Vətən ordusu”, “Yaxşı yol”, “Ananın oğluna nəsihəti”, “Şəfqət bacısı”, 

“Döyüşçülər marşı” və s. bu dövrdə meydana gəlmiş vətənpərvərlik ruhlu 

mahnılardır. 

Ü.Hacıbəylinin müharibə illərində bəstələdiyi mahnılar bir mövzu – 

qəhrəmanı-vətənpərvərlik mövzusu ətrafında birləşsə də, janr baxımından 

onlar çox rəngarəngdir. Onlardan bəzisi yürüşmarşlardır – Səməd Vurğunun 

sözlərinə “Vətən ordusu” və “Döyüşçülər marşı” coşğun ruhlu, çağırış 

xarakterlidir, döyüş şüarını xatırladır. Bu qəbildən olan “Çağırış” mahnısı da 

maraqlıdır. Bu mahnı 1941-ci ildə Surə Əliyevanın sözlərinə bəstələnmişdir. 

S.Fərəcovun qeyd etdiyinə görə, bu mahnının ilkin variantı 1930-cu illərə aid 

olaraq, “Mazut” adlanırdı.  

“Şəfqət bacısı” və “Ananın oğluna nəsihəti” mahnılarında bəstəkar 

Azərbaycan qadınının obrazını yaratmışdır. “Ananın oğluna nəsihəti” mahnısı 

aşıq Mirzə Bayramovun sözlərinə yazılmışdır. Bu, təmkinli, qürurlu 

xarakterli, reçitativ-deklamasiya quruluşlu mahnı-monoloqudur. “Şəfqət 

bacısı” mahnısı isə Səməd Vurğunun sözlərinə bəstələnib, aşıq musiqisi janrı 

olan gözəlləməyə yaxındır. Ü.Hacıbəylinin müharibə dövründə mahnı 

yaradıcılığının ən gözəl nümunəsi “Yaxşı yol” mahnısıdır. Bu mahnı 

Süleyman Rüstəmin sözlərinə yazılmışdır. Onu da deyək ki, müharibə 

illərində Ü.Hacıbəyli ilə yanaşı, demək olar ki, bütün bəstəkarlar mahnı 

janrına müraciət etmişlər. Bu dövrdə yaranan mahnıların bir ideya 

istiqamətində-vətənpərvərlik ruhunda olmasına baxmayaraq, onlar 

mövzusuna görə, obrazlı məzmununa görə çox rəngarəng idi. Musiqişünaslıq 

elmində Ü.Hacıbəylinin yalnız 1920-ci ildən sonra (göstərilən ikinci və 

üçüncü dövrlər) yaratdığı mahnılar müəyyən qədər öyrənilmişdirsə, onun xor 

üçün əsərləri və xüsusilə də 1918-1920-ci illərdəki əsərlər tədqiq 

olunmamışdır.  

 

 

 

 

 

 



Xumar Bayramova 

 

280 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Bayramova X.Z. Üzeyir Hacıbəylinin yaradıcılığında xor musiqisi. 

Bakı, Elm və təhsil, 2016. 176 s. 

2. Fərəcov S. Əgər onlar da tamamlansaydı, yaşasaydı. Musiqi dünyası, 

1999. №1, s.21-24. 

3. Fərəcova L.Ü.Hacıbəyov adına Azərbaycan Dövlət 

Konservatoriyasında xor dirijorluğu kafedrasının yaradılması tarixində 

//”Musiqi Dünyası” jurnalı, №1 (15), 2003, s.163-167. 

4. Ü.Hacıbəyov. Vətən, Millət, Ordu. Vətənpərvərlik mahnıları. Bakı, 

Əbilov, Zeynalov və oğulları, 2005. 38 s. 

5. Üzeyir Hacıbəyov ensiklopediyası. Bakı: Azərbaycan, 1996. 304 s.  

6. Xələfov A. Uşaq xor ifaçılığının yaranmasında Ü.Hacıbəyovun rolu // 

“Musiqi Dünyası jurnalı, № 3-4 (25), 2005 s 160-162 

7. Эфендиева И.M. Азербайджанская советская песня. Б., Язычы, 

1981. 150с. 

 

 

 

 

Xumar Bayramova  

 

Song creativity of Uzeyir Hajibeyli 

 

Key words: Uzeyir Hajibeyli, song, choir, genre features. 

The article examines the songs of U. Hajibeyli, as well as his works for 

choir. The article highlights the genre characteristics of the composer’s songs 

“Süvarilər mahnısı” (“Cavalry Song”), “Qızıl əsgər” (“Red Soldier”), 

“Komsomolçu qız” (“Komsomol Woman”), “Qara gözlər” (“Black Eyes”) 

and “Şəfqət bacısı” (“Sister of Compassion”). During the analysis, studies 

devoted to the composer’s work were used. The article touches on the 

composer's contribution to the development of Azerbaijani choral art, 

including the creation of a choir chapel and the formation of its repertoire.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Ü. Hacibəylinin mahni yaradiciliği 

281 

 

Xumar Bayramova  

 

Песенное творчество Узеира Гаджибейли 

 

Ключевые слова: Узеир Гаджибейли, песня, хор, жанровые 

особенности. 

В статье рассматриваются песни У.Гаджибейли, а также его 

произведения для хора. В статье освещаются жанровые характеристики 

песен композитора «Süvarilər mahnısı» («Кавалерийская песня»), «Qızıl 

əsgər» («Красный солдат»), «Komsomolçu qız» («Комсомолчанка»), 

“Qara gözlər” («Очи черные») и “Şəfqət bacısı” («Сестра сострадания»). В 

ходе анализа применены исследования, посвященные творчеству 

композитора. В статье затрагивается вклад композитора в развитие 

азербайджанского хорового искусства, в том числе создание хоровой 

капеллы и формирование его репертуара.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 282-291 

 

282 

 

Бабир Зейнал 

                                       НАНА Институт Архитектуры и Искусства  

младший научный сотрудник  

b.zeynal@mail.ru  

УДК 7.067  

 

МНОГОГРАННОЕ РАЗВИТИЕ АЗЕРБАЙДЖАНСКОГО 

МУГАМА НА СОВРЕМЕННОМ ЭТАПЕ     

 

Аннотация: В статье говорится о современном развитии 

азербайджанского мугама, как о концептуальном музыкальном 

феномене. Современное развитие мугама в  форме искусства и 

сакрального явления определяется  как  свидетельство его полноценного 

развития. Особо отмечается, что мугам является музыкальным 

выражением национальной культуры и мировоззрения, требующий на 

современном этапе глубокого и всестороннего изучения.   

Ключевые слова: азербайджанский мугам, глобализм, 

концептуальность, национальное, искусство, сакральное. 

 

Современный мир развивается в таких культурно-политических 

формациях как глобализм, постмодернизм, мультикультурализм. Идет 

необратимая политическая, экономическая, культурная интеграция и 

диалоги разных культур, идеологий, религий. В контексте 

актуализируемого мирового принципа «общность демократии», в этом 

переизбытке информации все перерастает в коммуникабельность, 

динамичность и жесткую конкуренцию.  

И конечно же, все это  находить свое выражение  в культуре и 

искусстве,  формируя новые и новые  течения, формы, жанры. В этом 

единстве и борьбе противоречий художники ставят цель охватить все, 

выразить глубже, выдвинуть абсолютную истину искусства, представить 

ее неповторимой, поразительной. Собственно, это было стремлением 

истинных художников и всех предыдущих времен. В новых условиях эти 

стремления предстают в еще более острой и принципиальной форме. 

При этом колоритная палитра мировой культуры открывает  широкие 

возможности в этой перспективе. Поразительное  своеобразие культур 

влечет к такому же многообразию в искусстве с его самобытностью, 

красочностью, общечеловеческой ценностью, национальной 

особенностью, индивидуальностью и иными качествами. Одни в поиске 

самовыражения посредством априорности, другие хотят показать 

уникальность таящуюся  в природе человека и бытия с позиции 



Многогранное развитие азербайджанского мугама на современном этапе     

 

283 

 

эмпиризма. И все это неминуемо ведет к яркому и поразительному 

контрасту в искусстве.   

Перейдя от общего к конкретному, все сказанное можно 

анализировать на примере исторического развития Азербайджанской 

Республики,  его культуры и искусства,  которые тоже втянуты   в  этот 

мировой круговорот творческих поисков. При этом можно 

констатировать, что Азербайджан более яркий пример этого развития.  В 

этом, конечно же,  определяющую роль играет его географическое 

расположение – между  Европой и Азией, на стыке рациональной и 

иррациональной культур. В Азербайджане  традиционно пересекались 

особенности западной и восточной культуры, тем самым обогащая и 

делая его культуру характерно-насыщенной. В общности этих ценностей   

азербайджанские деятели  культуры и искусства смогли создать великое, 

многогранное  творческое наследие. Это поэзия,  мугамная традиция, 

ашугское наследие, опера, балет, симфонизм которые достигли мировой 

славы в лице своих выдающихся художников-творцов, чье необъятное 

творчество принесло азербайджанской культуре мировую славу.  

С восстановлением своей независимости  Азербайджанская 

Республика вышла на качественно новый уровень развития.  Падение  

советского режима дало старт возрождению духовности, национальному 

самосознанию. Открытие границ всему миру, в том числе и восточным 

странам, создало перспективу нового гармоничного развития 

азербайджанского общества.   Все это проявило себя и на примере 

развития азербайджанского мугама, как музыкального выражения 

национальной культуры и мировоззрения. 

В целом мугамное исполнительство нашло свое развитие в трех 

основных направлениях: первое, начало возрождаться традиционно- 

сакральное исполнение;  второе, продолжило свое развитие исполнение 

в формате искусства; третье, становление нового «модерн» стиля.  

В сакральном возрождении азербайджанского мугама особую роль 

сыграло творчество Алима Гасымова. Новая, а вернее возрожденная 

форма мугама  в его исполнении состояла из целого ряда особенностей.  

В этом плане первым является смена формы одежды. С принятого в 

советский период исполнения в костюме и галстуке Алим Гасымов 

перешел на традиционную восточную одежду. Для исполнения 

традиционной музыки форма одежды является одним из важнейших 

факторов. Она настраивает исполнителя на соответствующую ауру. И то, 

что в советский период традиционная одежда была устранена - было 

неспроста.  В традиционной одежде мугам исполняли лишь  

фольклорные коллективы. А в таком случае концептуальный феномен 

мугама автоматически опускался до уровня одной из простых форм 

фольклора. 



Бабир Зейнал 

 

284 

 

Вторым положением стал отказ от формы исполнения сидя на 

стуле, и замена этого на исполнение, опять же, в восточной манере - сидя 

на полу, скрестив ноги  (бардаш). Исполнять мугам в такой манере имело 

место и в 80-ые годы прошлого века. Ислам Рзаев в такой форме 

исполнял дестгах в прямом эфире. Хоть в те годы это и выглядело как 

нечто оригинальное, но с современной позиции это было очень далеко 

от того, что сделал Алим Гасымов. Ислам Рзаев использовал эту форму  

исполнения вне его традиционно-духовного контекста.  Конечно же, это 

никак нельзя поставить в упрек замечательному ханенде. В той 

общественно-политической ситуации это самое большее, что можно 

было сделать. 

И третье - это форма исполнения в суфийско-дервишском стиле. 

Если в советский период исполнители держали себя в сдержанно-

подтянутой форме, то А. Гасымов начал исполнять мугам в трансовой 

форме. В результате этого изменился дух и внутренний ритм мугама. 

Известные теснифы, народные, композиторские песни в его исполнении  

приобрели совершенно иной склад; по сравнению с прежней 

эстетической формой их структура приняла характерный для восточного 

художественного мышления сакральный образ. Как образец можно 

привести песню Шафиги Ахундовой «Дуйгуларым йене гелди диле» или 

же народную песню «Сары гелин».  

Все эти нюансы, элементы  возникли не в результате долгих 

задумок, и, конечно же, не на пустом месте. Все это существовало в 

восточной исполнительской практике в прежние века, и жило в 

генетическом коде азербайджанского народа. При новых 

обстоятельствах все это, естественно,  возродилось. Как многократно 

отмечал Алим Гасымов  в своих интервью, почти ничего из  своего 

исполнительского новшества он не замысливал, все получалось  

интуитивно, как бы само собой. 

В новаторстве ознаменованном  исполнительским искусством 

Алима Гасымова, не побоявшегося внести в постсоветское исполнение 

азербайджанского мугама как его изначальное  духовное начало,  так и 

современные элементы и выражения,  он   предстал  миру в совершенно  

новом облике. Искушенному западному слушателю приоткрылось новое 

в мугаме.  Это было достигнута в силу твердой творческой воли 

самовыражения,  в принципиальном уходе от застоя и примитивизма в 

искусстве.  

Особо следует отметить, что на протяжении веков мугамная 

традиция  обогащалась мотивами и элементами ритуально-обрядовой 

музыки. В качестве яркого примера можно назвать марсию 

использованную У.Гаджибейли в опере «Лейли и Меджнун». И сегодня 

отдельные исполнители вносят в свое творчество элементы духовной 



Многогранное развитие азербайджанского мугама на современном этапе     

 

285 

 

музыки. В этом плане можно выделить творчество Эльнары 

Абдуллаевой.  

Говоря о развитии современного мугам-искусства, продолжающего  

сохранять светско-эстетический стиль, можно назвать М. Ибрагимова, А. 

Байрамову и др. Сформировалась целая плеяда талантливых 

инструменталистов. Особо следует выделить Малика Мансурова,  

который своим исполнительским мастерством представил  

феноменальную виртуозность  мугам искусства. Весьма интересным 

предстает творчество Эльчина Гашимова и Эльнура Мамедова, также 

отличающееся высокой техникой исполнения.  

 Одним из направлений мугам исполнительства постмодерна стало  

использование композиторской музыки. Это направление нашло 

достаточно широко практику. В ряду исполнителей, использующих в 

своих репертуарах композиторскую музыку, можно назвать А.Гасымова, 

С. Исмаилову и др. В ряду композиторов, чье творчество вызывает 

особый интерес мугам исполнителей можно назвать У.Гаджибейли, Ф. 

Амирова, Дж.Джахангирова и др. В культуре постмодерна, с одним из 

его постулатов - «смерть автора», такое стало ординарной нормой. В 

целом, это взаимосвязанный процесс. Композиторы в своем творчестве 

необратимо обращаются к народной музыке, черпая из нее новые 

мотивы и интонации. В этой связи можно привести слова 

основоположника русской классической музыки М.И. Глинки о том, что 

«народ сочиняет музыку, мы композиторы, только аранжируем ее» [5].  

В сфере развития модерн мугама выделяется творчество Назакат 

Теймуровой.  Особо интересными стали проекты, которые она сделала 

совместно с композитором  Джейхуном Аллахвердиевым. Высокого 

развития достигло и инструментальное мугам исполнительство. В ряду 

молодых исполнителей Шахрияр Иманов,  Арслан Новрасли  и др. 

Новшеством стали дуэты Алима Гасымова с Фарганой Гасымовой. В 

совеем творчестве они по-новому раскрыли полифонический потенциал 

монодийного мугама. 

Особым направлением мугам-исполнительства в мире  

мультикультурализма стали  разные синтезы с образцами мировой, в том 

числе, и западной классической музыкальной культуры.  В этом 

отношении, опять же, можем выделить творчество Алима Гасымова, 

сделавшего дуэты  и совместные проекты с представителями западной 

классической, традиционной, эстрадной  музыки. Особо следует 

выделить его дуэт  с американским виолончелистом китайского 

происхождения Йо-Йо-Ма. Интересную форму синтеза 

азербайджанского мугама с латиноамериканской музыкой, в исполнении 

ансамбля  «Алтиплано»,  сделал Сиявуш Керими. Новым витком в 

развитии этого проекта стало включение в него молодых победителей 



Бабир Зейнал 

 

286 

 

мугам конкурсов. Образование такой диффузии музыки народов с 

разными культурами, мировоззрениями, конечно же, говорит об общем 

едином духовном начале человеческой культуры.   

Наряду с положением жанрового развития мугама, важным 

предстает его развитие как носителя ладовой функции. 

Азербайджанские композиторы продолжают на новом уровне 

использовать богатейший потенциал мугамной традиции.  Ярким 

примером тому служит творчество Фирангиз Ализаде, которая 

посредством современной композиторской техники, в самых разных 

музыкальных жанрах и формах, представила новый потенциал мугама. 

В числе ее ярких работ: опера «Интизар», струнный квартет «Мугам-

саягы» и др. Также можно отметить творчество Джейхуна 

Аллахвердиева, Говхар Гасанзаде и др.  

Мугам нашел свое новое развитие и в творчестве современных 

азербайджанских джазменов. В ряду молодых исполнителей особо 

следует выделить  Шаина Новрасли.  

Принципиально важное значение имеет развитие мугама в 

современном мире глобализации. В этом плане интересным является 

использование мугама западными композиторами. При всей развитости 

западной композиторской техники и средств музыкального выражения, 

западные композиторы продолжают широко изучать восточную 

традиционную музыку и черпать из ее глубин новое. Это положение 

имеет свое историческое объяснение. Запад на протяжение веков 

периодически обращался к восточной культуре и искусству в поисках  

новых глубин.   

Мугам используется западными композиторами в разных формах: 

экзотическая форма, форма спецэффекта, принцип монодийного  mono 

мышления т.е., отсутствие принципа тезис-антитезис. В целом, эти 

формы можно разделить на две категории: экстравертная и 

интровертная. В этом плане первые две можно отнести к  экстравертной, 

а третью к интровертной  категории.   

Примером экзотической формы можно назвать мугам в целой 

серии фильмов на восточную тематику. В плане модерн мугама 

интересной формой является звучание мугама в фильме Андрея 

Тарковского «Сталкер». В картине «модерн мугам» по творческому 

замыслу используется как стилевая форма, дополнительный 

спецэффект, способствующий усилению идеи психологического 

драматизма фильма. В совершенно иной функции дается мугам в фильме 

Ридли Скотта «Гладиатор». В этом случае  мугам используется в 

качестве выражения универсальной формы mono мышления, в первую 

очередь, характерного для восточного склада мышления, что 

способствует раскрытию идеи картины на общечеловеческом, 



Многогранное развитие азербайджанского мугама на современном этапе     

 

287 

 

концептуальном уровне. Так, в общей сложности, восточный 

иррациональный мугам является глубинным началом рациональной 

классической  западной музыки, и в целостности служит гармонии  

мировой музыки. 

В ситуации глобализма, которая в немалом  отождествляется с  

доминированием «West» культуры, «общечеловеческих ценностей» и  

неизбежно ведущей к унификации культур и национальной 

идентификации, важной проблемой стоит положение универсального и 

национального мугама. Выверенной формой разрешения мугама в мире 

глобализации и постмодерна  можно назвать известную композицию 

«When The Music Dies», исполненную Сабиной Бабаевой вместе с Алим 

Гасымовым на конкурсе «Евровидение 2012». Композиция построена на 

непростом, продуманном синтезе. На фоне мугама (иррациональное) 

звучит современная поп-музыка  (рациональное), в общей сложности 

выражающая единство «Восток-Запад». В начале композиции мугам 

дается как универсальное. Но затем посредством голоса Алима 

Гасымова  в композицию добавляется и национальное. В итоге 

утверждается не только принцип единство Восток-Запад и 

универсальность мугама, но и сохраняется  национальная особенность, 

что очень важно. Универсальное не должно быть подменено 

космополитизмом.  

В новых реалиях актуальность приобретают целый ряд научных 

проблем, в их числе: проблема систематизации (последовательность шобе 

(раздел), гюше (подраздел) и др.) мугамов,  определение новых мугамов, 

выдвижение принципа «радиф», выявление новых форм темпераций, 

положение канона и импровизации и др. Сегодня вне учебной практики 

появились разные шобе и  гюше, темперации, даже целые мугамы,  которые 

не имеют соответствующей  научной  разработки.  

Эта проблема в той или иной форме не новая. На протяжении 

долгого пути развития мугам-макамной традиции как устно-

профессиональной музыки не было единой кристально 

сформировавшейся системы. В силу тех или иных объективных или 

субъективных причин она периодически менялась.  Шобе становились 

основными мугамами и наоборот. 

Целый ряд восточных музыкальных теоретиков-практиков, на 

основе научных подсчетов определили свои мугамные системы, 

темперации. Были примеры, когда один и тот же теоретик выдвигал 

альтернативные системы. Ведь мугам это не четко фиксируемое 

искусство. Отсюда и предстает положение метафизичного принципа 

развития мугамной традиции: сохранение интровертного ядра и 

преобразование экстравертной оболочки.  



Бабир Зейнал 

 

288 

 

В основе всего сказанного важным вопросом стоит  проблема 

концептуального изучения и обучения мугама, потому как сегодня в 

Азербайджане практическое развитие мугама шагнуло далеко вперед, 

оставив позади  научно-теоретическую базу, тогда как в советские годы 

их развитие шло параллельно.  

Сегодняшнее  обучение мугама, как на начальном этапе, так и в 

высших учебных заведениях  не в состоянии охватить весь спектр 

современного многовекторного развития азербайджанского мугама. 

Применение исключительно секуляризированной западно-советской 

музыкальной теории и методологии предстает неудовлетворительным. 

Ситуация требует концептуального подхода.  Есть большая нужда в 

новых методологических пособиях, где мугам наряду с формой 

искусства представлен и как сакральное явление. Азербайджанский 

мугам будучи многогранным   музыкальным феноменом (лад, форма, 

жанр), требует своего концептуального изучения.  

Говоря о сегодняшнем развитии азербайджанского мугама, и в 

частности, относительно его широкой популяризации,  следует особо 

отметить роль фонда Гейдар Алиева. Под патронажем этого фонда 

реализуются  множество проектов направленных на развитие мугама.  В 

том числе: «Мугам ирс», «Мугам Дестгях», «Мугамная энциклопедия», 

«Мугам Интернет», «Мугам-Антология», «Мир мугама», «Мугамный 

центр», «Мугам» (журнал)[6]. Вместе с тем, в ряду реализованных 

проектов:  выпуск аудиодисков классических азербайджанских хананде,  

реализация целого ряда печатных и электронных изданий, включая и 

нотные, проведение мероприятий, в том числе,  международных мугам-

конкурсов, мугам-фестивалей и многое другое. Первый мугам-конкурс, 

по проекту Фонда Друзей Азербайджанской Культуры, при активном 

участии Министерства Культуры и Туризма Азербайджанской 

Республики, был проведен в 2005 году. Победителями стали Тейяр 

Байрамов, Бабек Нифталиев, Илькин Ахмедов, Парваз Ибрахимли, Вафа 

Оруджева, Бейимханым Мирзоева. Как логический итог всех этих 

интересных преобразований в мире азербайджанского мугама, 

ЮНЕСКО в 2008 году  объявило мугам одним из шедевров устного и 

нематериального культурного наследия человечества.   

Сегодня ряд западных музыкальных кругов, в контексте 

традиционной музыки,  проявляют особый интерес к восточной мугам-

макамной традиции, и к его составному - азербайджанскому мугаму. 

Запад в своем развитии достиг той черты, когда пределы сугубо своей 

среды духовности, культуры и искусства сдерживают развитие. Так в XX 

веке кубизм, объективизм,  авангардизм  и другие из этого рядя течения  

хоть и смогли представить  интересные работы, но в целом, так или 

иначе, все ими выраженное предстают в пределах ограниченного круга. 



Многогранное развитие азербайджанского мугама на современном этапе     

 

289 

 

Тут в искусстве неизбежно предстают концептуальные течения. Поиск 

новых форм, выражений делает  необходимым обращаться к иным 

культурам. Этот диалог культур привел к формированию 

постмодернизма и эклектики – современных течений общественно-

культурной жизни. Все происходящее в политике и экономике 

необратимо отражается  в искусстве. Стало осознанным, что как без 

взаимосвязей в политике и экономике не удается решать глобальные  

проблемы, так и  искусство,  без концептуальной альтернативы для 

взаимообогащения, на современном этапе теряет полноценность 

гармоничного развития, потому как  многообразие культур зиждется на 

принципе единства общечеловеческого происхождения. И, конечно же, 

тут древняя, богатая, насыщенная культура Востока привлекает 

внимание. Поиск новых форм! В этом плане мугам таит в себе много 

интересного и поразительного. 

Конечно же, в этих профессиональных поисках должны принимать 

активное участие и представители широкого спектра  азербайджанской  

национальной культуры и  искусства, в том числе и в сфере мугама, перед 

которыми открываются широкие перспективы, и посредством своего 

творчества сказать свое новое слово.  При этом должны быть приняты во 

внимание не только требования времени и особенности общемирового 

развития, но и особенности национальной самоидентификации.   

Культура и искусство развиваются во времени. Поскольку 

общественная жизнь неминуемо преобразуется в разные политические 

формации, то, соответственно, меняется форма и содержание культуры 

и искусства данного времени, обогащаясь новыми выражениями и 

значениями. И вся эта непрерывная линия преобразований представляет 

собой континуальный процесс. 

Ретроградство не что иное, как забитость в пространстве. Как 

отмечал Аристотель, жизнь это  динамика.  Следовательно, культура и 

искусство, являющиеся отражениями общественно-культурного 

развития, тоже  должны олицетворять эту динамичность. А в контексте 

сказанного и сегодняшнее исполнение мугама должно выражать дух 

всего этого развития. И тут не надо путать ретроградство с консерватизм.    

Сегодня, для требуемого исполнения мугама, нужно глубоко 

разобрать восточную философию, восточный образ мысли и соединить 

это с современными  формами  творческих выражений.   И, конечно же, 

такое преобразование не может сложиться без  влияния ряда 

принципиальных категорий культуры и искусства. В ряду этих 

критериев первыми предстают духовность и эстетика. В советские годы 

духовность была введена в жесткие и узкие рамки атеистической 

идеологии. Конечно же, на современном этапе этот феномен должен 

усилить высокое предназначение искусства – отражение 



Бабир Зейнал 

 

290 

 

концептуальных, общечеловеческих ценностей, которая, в данном 

случае, обеспечит  мугаму его над этнический статус. И таким  он уже 

звучит в исполнении ряда  ханенде и инструменталистов.  

Резюмируя все сказанное можно заключить, что в контексте  

динамичной глобализации  миссия высокого искусства, коим, в том 

числе, является и азербайджанский мугам, отразить в себе  многообразие 

и динамику жизни в новых формах и выражениях. Художественно-

философский  потенциал мугама позволяет выражению всех этих 

концептуальных критериев и идеалов на современном уровне. И тут  

азербайджанские исполнители мугама  должны представить его не в 

контексте вчерашнего дня, когда он неминуемо примет  облик забитого, 

примитивного, серого, а искать новые формы и выражения, да бы 

поразить концептуальным потенциалом и  художественно силой 

азербайджанского мугама в контексте сегодняшнего времени, 

сегодняшней глобализации.   

 

 

 

 

Литература: 

 

1. «Muğam Aləmi» Beynəlxalq Elmi Simpoziumunun materialları. Bakı, 

Sərq-Qərb, 2009. 

2. «Muğam Aləmi» II Beynəlxalq Elmi Simpoziumunun materialları. Bakı, 

Sərq-Qərb, 2011.  

3. «Muğam Aləmi» III Beynəlxalq  Elmi Simpoziumunun materialları. 

Bakı, Sərq-Qərb, 2013. 

4. «Muğam Aləmi» IV Beynəlxalq Musiqişünaslıq Simpoziumunun 

materialları. Bakı, Sərq-Qərb, 2015.  

5. http://www.jewish-library.ru/kabalevskiy/pro_treh_kitov_i_pro_mnogo 

e_ drugoe/3/6/4.htm 

6. http://mugam.musigi-dunya.az/ru/a.html  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.jewish-library.ru/kabalevskiy/pro_treh_kitov_i_pro_mnogo
http://mugam.musigi-dunya.az/ru/a.html


Многогранное развитие азербайджанского мугама на современном этапе     

 

291 

 

Babir Zeynal 

 

Multifaceted development of Azerbaijani mugham at the present 

stage 

 

Keywords: Azerbaijani mugham, globalism, conceptuality, national, 

art, sacred. 

The article talks about the modern development of Azerbaijani mugham 

as a conceptual musical phenomenon. The modern development of mugham 

in the form of art and a sacred phenomenon is defined as evidence of its full 

development. It is particularly noted that mugham is a musical expression of 

national culture and worldview, which requires deeper and more 

comprehensive study at the present stage.  

 

 

 

 

Bəbir Zeynal 

 

Azərbaycan muğamının müasir dövrdə çoxsahəli inkişafı  

 

Açar sözlər: Azərbaycan muğamı, qlobalizm, konseptuallıq, millilik,  

incəsənət, ürfan.  

 Məqalədə Azərbaycan muğamının konseptual musiqi fenomeni kimi 

müasir inkişafından bəhs olunur. Müasir Azərbaycan muğamının incəsənət və 

ürfani formada inkişafı onun dolğun inkişafından xəbər verdiyi qeyd olunur. 

Muğam milli mədəniyyətin, dünyagörüşünün musiqi ifadəçisi olduğu xüsusi 

olaraq nəzərə çatdırılaraq, onun müasir mərhələdə dərin və şaxəli təhlilə 

ehtiyacı olduğu söylənilir.   

  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 292-297 

 

292 

 

Эльчин Ф. Алиев 

Института Архитектуры и Искусства НАНА 

доктор философии по искусствоведению 

ведущий научный сотрудник 

e-mail: elexer.5@mail.ru 

УДК  7.011 

 

ОСОБЕННОСТИ ПАРАДИГМЫ  ПРОТИВОСТОЯНИЯ   

ОФИЦИОЗУ В АЗЕРБАЙДЖАНСКОЙ ЖИВОПИСИ  

ВТОРОЙ ПОЛОВИНЫ ХХ ВЕКА 

 

Аннотация: Парадигма художественной системы целой эпохи 

определяется через концептуальную модель с основными принципами и 

характеристиками. Парадигму характеризуют, как принципы создания, 

так и восприятие художественных произведений. Азербайджанская 

живопись второй половины ХХ века представляет собой опыт соучастия 

и противостояния в системе общепринятой концепции 

социалистического реализма, со своим набором стандартов и тенденций, 

элементов и приемов. Говоря о парадигме, помимо визуально-

формальных аспектов живописи, нельзя обойти вниманием содержание 

работ, жанры, тематику и эстетические ценности Ашрафа Мурада и 

Джавада Мирджавадова. Творчество каждого из этих художников, как 

полюс. В целом, они выражают разнообразие методов, подходов и 

установок в парадигмах противостояния официозу в азербайджанской 

живописи второй половины ХХ века. 

Ключевые слова: реализм, парадигма, искусство, культура, 

система, идеализм, восприятие, содержание, композиция, форма  

 

Азербайджанская живопись второй половины ХХ века 

представляет собой опыт соучастия и противостояния в системе 

общепринятой концепции социалистического реализма, со своим 

набором стандартов и тенденций, элементов и приемов. Парадигма 

художественной системы целой эпохи определяется через 

концептуальную модель с основными принципами и характеристиками. 

Парадигму характеризуют, как принципы создания, так и восприятие 

художественных произведений. Говоря о парадигме социалистического 

реализма, стоит разобрать связь формы с содержанием. 

До периода и оформления термина «социалистический реализм», 

существовал «социальный реализм» и «критический реализм». 

Луначарский до революции ввёл в теорию понятие «пролетарский 

реализм». Ассоциация художников революционной России декларировала 



Особенности парадигмы  противостояния oфициозу в азербайджанской 

живописи второй половины ХХ века     

 

293 

 

«героический реализм». Самого реализма не было. Были реализмы с 

приставками. Это — уже диагноз. Реальность и метод рассмотрения 

реальности имеет предвзятый характер. Согласно Максиму Горькому: 

«Социалистический реализм утверждает бытие как деяние, как 

творчество, цель которого — непрерывное развитие ценнейших 

индивидуальных способностей человека ради победы его над силами 

природы, ради его здоровья и долголетия, ради великого счастья жить на 

земле, которую он, сообразно непрерывному росту его потребностей, 

хочет обрабатывать всю, как прекрасное жилище человечества, 

объединённого в одну семью». В этом наборе слове нет никакого реализма, 

никакой связи с существующей реальностью на данный момент. Это 

программа того, что надо создавать. Идеал и реальность — антагонисты, 

вообще. Идея, идеология, идеалы социализма есть. Но. Понятие 

«идеализм» бичуется социалистами как вредная составляющая 

враждебных идеологий, типа религий, индивидуальных, буржуазных, 

кастовых теорий и прочего. Свой коммунистический идеал — правда во 

имя свободы, чужие идеалы — ложь ради эксплуатации. Словосочетание 

социализма с реализмом — химера, подобной мифологической Химере: 

перед льва, туловище козы, хвост змеи. Химера извергала из пасти огонь 

и была бессмертна (что-то, это подозрительно напоминает). Эта 

химерическая ложь термина культуры заложила развал политико-

экономической системы соцлагеря, как спусковой механизм 

противоречивости мышления. У идеологов не хватило интеллектуальной 

силы, чтобы ввести в оборот культуры понятия «идеализм». Поэтому от 

искусства соцреализма остались великолепные композиции, цветовые 

решения, пластика форм. Форма носит не всегда канонический характер, 

насколько применим такой критерий для характеристики произведений 

социалистического реализма. Реализм, в смысле мимезиса, как 

подражания природным формам, имел довольно широкий диапазон 

элементов, ракурсов и композиций. Но. Содержание — подмена. 

Показательна в этом смысле ранняя картина будущего анти-реалиста 

Ашрафа Мурада «Дорога в колхоз». Потрясающий аккорд цвета и 

дерзкая простота композиции. Тема — ни при чём. В чем, правда? 

Правда, в термине — «социалистический идеализм». В этом варианте 

есть Идеал, к которому стремится, проектирует и создает Социум, 

согласно учению социализма. Не отражает, а меняет реальность 

согласно Идеалу. Слова-термины могут играть катастрофическую роль, 

если обозначают подмену. Сегодня подмен не меньше. 

Согласно Григорию Анисимову об Ашрафе Мураде, реакция 

зрителей выставки, на которой демонстрировалась картина «Вечер на 

Каспии», выражалась через вопрос: «Ашраф, но ведь море бывает 



Эльчин Ф. Алиев 

 

294 

 

голубым, зеленым, почему ты написал его черным?». Ответ художника: 

«Море было голубым, когда я вошел в него, а когда вышел, уже наступил 

вечер, и оно потемнело». В этих «случайных» словах, подсознательная 

оговорка, символическое ощущение и переживание трагичности своей 

жизни (1925-1979). Море жизни, кажущееся ласковым на старте, 

оказалось темной палитрой с элементами участков пробивающегося 

света, после. В условиях канонов идеологии СССР, выбор тем и 

персонажей для оппозиционного Ашрафа — алогичный и странный, на 

первый взгляд. Обычные оппозиционеры разоблачили «зверино-

тоталитарную сущность» советской действительности, или 

игнорировали ее, через отвлеченные темы. Изгой, бездомный художник, 

Ашраф проживает и переживает по-своему жизнь этого идеологического 

периода. Симптоматичен выбор персон для картин: «Ленин в 

Смольном», «Портрет Крупской», «Портрет Терешковой», или 

«Тегеранская конференция», где Сталин на фоне суровых дипломатов. В 

этих работах нет ни карикатурности, ни иронии. Есть глубина 

напряжения и нерв переживания. «Ленин в Смольном» — один из 

шедевров этого ряда, в трактовке образа Ленина через цветовую палитру 

и аскетичную простоту формы. Вся драма — в цвете, точнее, в палитре 

сочетаний. Черный трагичный сверху, переходит в красный, окружая 

белую блузку телеграфистки. Черное — белое — красное, их пропорции 

и конфигурации работают на наше подсознание. Что рационального 

словесно можно сказать об этом? Это подобно попытке «объяснить» 

музыку. Соотношение темного и светлого, выражают напряжение не 

только момента истории происходящего, но, сам внутренний настрой 

Ленина, его психологический портрет с точки зрения Ашрафа. 

Художник всегда со своим изображаемым героем, эти герои — 

необъяснимые компоненты его жизни, фатально неотторжимые и 

независящие от его пристрастий. В этом смысле на примере Ашрафа, 

видна иррациональная роль цвета в живописи. 

Идеи Юнга о коллективном бессознательном остаются актуальным 

предметом и вызовом современности. Проживая жизнь, мы пост-фактум 

фиксируем, что не всё поддаётся рациональному объяснению. В этом 

смысле, наряду с дневным режимом, воображаемое, сон, явь и видения 

составляют единую ткань, как индивида, так и общества. Джавад 

Мирджавадов характерно высказался о себе: «Я без корон коронован 

любовью к лагунам дремотным, к забытым дорогам и храмам, 

тоскливым деревьям зимой...». Дрёма, фрагменты памяти, неизъяснимая 

тоска, иррациональная агрессия, смутные образы, сказочное и 

гипертрофированное — налагаются и переплетаются друг с другом в его 

мышлении и картинах. Этот феномен описан Жильбером Дюраном в 

антропологии структур воображаемого. В живописи художника 



Особенности парадигмы  противостояния oфициозу в азербайджанской 

живописи второй половины ХХ века     

 

295 

 

характерно присутствие конфликта между природой и культурой, между 

животным и рациональным. По концепции Дюрана, творчество Джавада 

соотносится с ночным режимом воображаемого, во взаимодействии 

архетипов. Все разнородные компоненты явлений у художника 

объединяет цвет. Цвет яркий, броский, кричащий — параллельное соло, 

в музыкальной партии форм. Он не отвлекается на нюансы. Фигуры, 

цвет, пространство его картин создают ассоциации и связи, которые в 

сочетаниях создают интерпретацию, через конструкты воображения 

реальной действительности. Частично, через авторскую перекличку с 

формой традиционных ковров и миниатюр. Ночной режим 

инстинктивно создаёт ощущения опасности и неопределённости. У 

Джавада нет компромисса, порой его образы травматичны и 

отталкивающие. Бунтарь и нонконформист, писал такое в период СССР 

(скончался в 1992 г.). Будоражил коллективное сознание 

азербайджанской публики, воздействуя на архетипы подсознания. 

Контекст и многое изменилось. Но, его картины и сегодня волнительны. 

Ночь и ночной режим остаются, вовлекая зрителя в свою драму. 

Подводя итог заданной темы, можно сказать о разнообразии 

методов, подходов и установок в парадигмах противостояния официозу 

в азербайджанской живописи второй половины ХХ века. 

 

 

 

 

 

Литература: 

 

1. Беляев Н. И. Образ человека в изобразительном искусстве: 

индивидуальное и типичное / Н. И. Беляев // Вестник Оренбургского 

государственного университета. — 2007. 

2. Власов В. Г.. Понятия композиции и конструкции в 

изобразительном искусстве // Власов В. Г. Теория 

формообразования в изобразительном искусстве: Учебник для 

вузов. — СПб.: Изд-во СПбГУ, 2017. — С.90-153. 

3. Гончаров А. Д. О композиции // Художник. 1981. 

4. Даниэль С. М. Картина классической эпохи: Проблема композиции 

в западноевропейской живописи XVII века. — Л.: Искусство, 1986. 

5. Каган М. С. Морфология искусства: Историко-теоретическое 

исследование внутреннего строения мира искусств. — Л.: 

Искусство, 1972. 

6. Левандовский С. О сюжете и композиции // Художник. 1981. 



Эльчин Ф. Алиев 

 

296 

 

7. Нечкина М. В. Функция художественного образа в историческом 

процессе. — М.: Наука, 1982. 

8. Сапаров М. А. Словесный образ и зримое изображение (живопись — 

фотография — слово) //Литература и живопись. — Л.:Наука, 1982. 

9. Социалистический реализм // Краткий словарь терминов 

изобразительного искусства / Под общей редакцией Г. Г. 

Обухова. — М.: Советский художник, 1961. 

10. Жегин Л. Ф. Язык живописного произведения. — М.: Искусство, 

1970. 

 

 

 

 

 

Elchin F. Aliyev 

 

Features of the paradigm of opposition to officialdom in 

Azerbaijani painting of the second half of the XX century 

 

Keywords: realism, paradigm, art, culture, system, idealism, 

perception, content, composition, form 

The paradigm of the artistic system of an entire era is defined through a 

conceptual model with basic principles and characteristics. The paradigm is 

characterized by both the principles of creation and the perception of works of 

art. Azerbaijani painting of the second half of the twentieth century represents 

an experience of complicity and opposition in the system of the generally 

accepted concept of socialist realism, with its own set of standards and trends, 

elements and techniques. Speaking about the paradigm, in addition to the 

visual and formal aspects of painting, one cannot ignore the content of the 

works, genres, themes and aesthetic values of Ashraf Murad and Javad 

Mirjavadov. Their work expresses the diversity of methods, approaches and 

attitudes in the paradigms of opposition to officialdom in Azerbaijani painting 

of the second half of the twentieth century. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BE%D0%B2%D0%B5%D1%82%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%85%D1%83%D0%B4%D0%BE%D0%B6%D0%BD%D0%B8%D0%BA


Особенности парадигмы  противостояния oфициозу в азербайджанской 

живописи второй половины ХХ века     

 

297 

 

Elçin F. Əliyev 

 

XX əsrin ikinci yarısı Azərbaycan rəssamlığında məmurluğa 

müxalifət paradiqmasının xüsusiyyətləri. 

 

Açar sözlər: realizm, paradiqma, incəsənət, mədəniyyət, sistem, 

idealizm, qavrayış, məzmun, kompozisiya, forma 

Bütöv bir dövrün bədii sisteminin paradiqması əsas prinsip və 

xüsusiyyətlərə malik konseptual model vasitəsilə müəyyən edilir. Paradiqma 

həm yaradıcılıq prinsipləri, həm də sənət əsərlərinin qavranılması ilə 

xarakterizə olunur. XX əsrin ikinci yarısının Azərbaycan rəssamlığı 

özünəməxsus standartlar və cərəyanlar, elementlər və texnikalar toplusu olan 

sosialist realizminin hamılıqla qəbul edilmiş konsepsiyası sistemində şəriklik 

və ziddiyyət təcrübəsini təmsil edir. Paradiqmadan danışarkən rəngkarlığın 

vizual və formal tərəfləri ilə yanaşı, Əşrəf Murad, və Cavad Mircavadov 

əsərlərinin məzmununu, janrlarını, mövzularını və estetik dəyərlərini də 

nəzərdən qaçırmaq olmaz. Onların yaradıcılığı iyirminci əsrin ikinci yarısı 

Azərbaycan rəngkarlığında məmurluğa müxalifət paradiqmalarında üsul, 

yanaşma və münasibətlərin müxtəlifliyini ifadə edir. 

 

 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 298-304 

 

298 

 

Шахла Гулиева  

Институт архитектуры и искусства НАН Азербайджана 

доктор философии по филологии 

УДК 7.01 

 

ИСКУССТВО ШЕЛКОТКАЧЕСТВА КАК ИСТОРИКО - 

ЭТНОГРАФИЧЕСКИЙ ИСТОЧНИК 

 

Аннотация: В статье исследуется проблема искусства  

шелкоткачества как историко- этнографического источника. 

Использование ткачества в качестве художественного источника требует 

выявления происхождения и развития изобразительных форм, семантики 

мотивов, а также фиксации изменений под воздействием других культур. 

Ключевые слова: этноискусствознание, шелкоткачество, 

традиция, культура, шелковые ткани. 

 

Истоки шелкоткачества  (зэрбафлыг) так же как и других видов 

ткачества уходят в глубь веков. На основе литературных источников, 

археологических материалов можно судить об истории производства 

шелковых и набоечных изделий, которое, вероятно, было известно 

народам Азербайджана еще в начале нашей эры. 

Венецианский путешественник Марко Поло в ХIII в. отмечал 

драгоценность и красоту шелковых изделий и золотошвейных тканей, 

производимых в Тебризе, а также в Шемахе и Барде. О высоком развитии 

шелкоткачества в Азербайджане в ХIII в. говорит еще и тот факт,  что 

жители гор. Гянджи  могли спастись от монгольского нашествия, 

откупивщись деньгами и шелковыми тканями. 

Другой путешественник из Венеции А. Кантарини в 1476 г., будучи 

в Шемахе, близко познакомился  с техникой производства шелковых 

тканей. По его сообщению, здесь выделывали разные шелковые ткани, в 

основном гладкие. 

Уже в ХVI в. в Москве появился богатый ассортимент восточных 

тканей, которые в изобилии приобретались представителями богатого 

сословия Московского государства. По словам, состоящего на русской 

службе, опричника при Иване Грозном, немца Генриха Штадена , Персия, 

Бухара,  Шемаха постоянно торговали с русскими. Среди товаров были 

золотые изделия разных сортов, шелковые ткани и многое другое. 

В ХVII в. в России особенно славились и пользовались известностью 

такие ткани как тафта (шемахейки), фата, дараи, русские дворяне и бояре 

одевались  в шелка и охотно покупали шелковые ткани, ковры. 



Искусство шелкоткачества как историко - этнографический источник 

 

299 

 

Среди шелка, распространенного в средние века в Азербайджане и за 

его пределами, особой популярностью  пользовался «зербафт» (искаженное 

от «изорбафт»), т.е. золотая или серебряная ткань с узорами (парча) 

Это означало, что его продавали кусками определенного размера. 

Позже слово парча вошло в Азербайджанский язык как общий термин для 

всех видов тканей. Ткань «зербафт» производилась из 

высококачественного шелка с введением в нее тонких прядей золотых 

серебрянных нитей. Она использовалась для украшения окон, стен 

резиденций и дворцов шахов, ханов и дворцовой знати. Из нее изготовляли 

верх для шапок, кафтаны, шубы и другую нарядную одежду. В богатых 

семьях  «зербафт» употребляли для обивки стен жилища. 

Одной из широко используемых и производимых в большом 

количестве в Азербайджане была шелковая ткань «камка» с различными 

цветными узорами, прекрасной расцветки и великолепным качеством 

выделки, «камка» различалась травчатая и мелкотравчатая. 

Большим спросом пользовалась «тафта» предназначенная главным 

образом на экспорт. Центром производства ее были города Шемаха и 

Ардебиль. Шемаха и Тебриз были центрами по производству атласа, 

определенная часть которого вывозилась в Россию  и в страны Западной 

Европы. В документах упоминаются такие виды атласа как гладкий, 

узорчатый, золотой, ворсистый. Среди дорогих  шелковых тканей 

следует назвать и «объяр» - волнистую, плотную, но тонкую ткань с 

разными узорами и золотыми или  серебряными нитями. Из нее шили 

шубы, кушаки, кафтаны и др. 

Среди тканей сравнительно дешевыми были дараи, фата, мов и ряд 

других. 

И.Г. Гербер, описывая Ширванскую область в 1726 г., сообщает о 

наличии в Шабране «шелковых фабрик», которые, по его словам, 

существовали также в Кабале и Агдаме. Посетивший в середине  XVIII 

в. Азербайджан  И.Я. Лерх, описывая г. Гянджу, отмечал, что здесь 

производят много разнообразных по расцветке шелковых тканей, среди 

которых выделялись мов и дараи. 

В 30-40-х годах XVIII в. Шемахе действовало до 650 ткацких 

станков, в начале 60-х годов их число увеличилось до 1500. В тот период 

селения Баскал и Мюджю стали важными центрами по производству 

шелковых тканей. Учитывая возрастающую роль г. Шемахи, в 60-х годы 

XVIII в. более ста знаменитых шелкоткачей из Тебриза переселились в 

Шемаху, хотя после взятия города Фатали-ханом (в 1776 г), они уехали 

обратно. По сообщениям источника, в начале ХIХ в. в гор. Шемахе  

постоянно действовали станки для выделки дараи-45, тафты-380, мова-

55, а остальные для платков и покрывал. Кроме того, здесь производили 

полосатую ткань для чадры, джеджимов и др. 



Шахла Гулиева 

 

300 

 

Как свидетельствует источник, шелкоткачи г. Шемахи работали 

почти круглый год. Наряду с тем, что на шелковые ткани был высокий 

спрос среди местного населения, значительное их количество шло на 

внешний рынок. Например, еще в начале ХIХ в. из Шемахи вывозились 

следующие шелковые ткани: мов, дараи и тафта в Москву, Астрахань, 

Тифлис, Баку, Кубу, Дербент, Нуху, Шушу и другие города; сверх того 

еще в Турцию и Персию- шелковые платки и покрывала. Все эти данные 

говорят о большом развитии шелкоткачества в Шемахе. Кроме самого 

города шелкоткачество было развито и во многих селениях 

Шемахинского уезда (Зейва, Кара-Коюнлу, Мусабейли, Ханазад, 

Далилар, Кара-Илхычы, Ахундлу и др) , среди которых особенно 

выделялись сел. Баскал и Мюджю. Почти все население села Баскал 

занимались шелкоткачеством, являющимся единственным источником 

их заработка. В том селении в конце ХIХ в. трудились 700 мастеров и 

100 подручных; только размоткой шелка («наггатлыг») занималось 200 

женщин. Среди шелкоткачей существовала специализация по 

изготовлению определенных изделий. В Шемахе выделывали большие 

орнаментированные шелковые платки, дараи, набивные изделия, канаус, 

мов и др. ткани. В селении Баскал  выделывали прекрасные головные 

платки-келагаи, которые славились далеко за пределами Азербайджана 

и являлись непременным элементом приданого невесты. 

 Шелкоткачество с древних времен было хорошо развито в городах 

Барде, Шеки, Гяндже, Нахчыван особенно славилось село Лемберан, а 

также и других регионах Азербайджана. Во всей Передней Азии 

славились тебризские высококачественные шелковые изделия. Еще в 

средние века гянджинские ткачи производили прекрасные шелковые 

ткани – атлас, материал для изготовления тюрбанов (чалмы), которые 

пользовались большой известностью на Востоке. 

Шуша славилась выделкой четырех видов шелка: чаргат-

разноцветная ткань, идущая для головных покрывал и для верха одеял; 

алыша-плотная чистая шелковая ткань, окрашенная в основном в темно-

пунцовый цвет, идущая на шитье одежды; дараи - не окрашенная 

плотная ткань. 

В  ХIХ в. в Азербайджане выделывался шелк двух видов: типа тафты 

(тафта, дараи, мов, канаус) и типа джеджима (хасгырмыз, аладжа), которые 

отличались выделкой. В 30-х годах  ХIХ в. в Шуше, Шемахе и других 

местах производились различные виды дараи, как, например, «диелик-

дараи» (выделывалась исключительно для юбок) и «сары дараи», 

«намазы», «татинлик» (шелковая материя красного цвета). Ткань дараи 

(сары дараи) использовалась в основном для шитья женской одежды; 

жещины из богатых семей шили из нее также банное покрывало (фитэ). 

Шелковая ткань аладжа также использовалась для одежды. 



Искусство шелкоткачества как историко - этнографический источник 

 

301 

 

В некоторых селениях Шеки в середине ХIХ в. бытовала ткань, 

называемая «шалвар» (буквально-брюки), которая реже встречалась в 

других регионах. Эта ткань в лавках не продавалась, ее производители по 

особому заказу покупателей. Для покупки ее приезжали из других мест. 

Она была широко распространена среди нухинских медников. В связи с 

прочностью этой ткани из нее также шили брюки для верховой езды. 

Азербайджанский поэт XVIII в. М. П. Вагиф в одном из своих стихов 

упоминает, что производство «шалвар» было широко развито в Карабахе. 

Во второй половине  ХIХ в. выделка таких шелковых тканей как 

зербафт, тафта прекращается ввиду их замены русскими и европейскими 

фабричными изделиями. 

Все вышеописанные шелковые ткани производились на 

специальных ткацких станках. Известно, что горизонтальные ножные 

станки возникли еще в I – III  вв. н.э. Родиной этих станков считается 

Месопотамия и Сирия. Видимо, оттуда они проникли в Иран, а затем в 

Азербайджан. 

Шелкомотальные станки (ипек ачан дезгах) имели различные 

локальные названия: «манджалых» или «манджлыг», а мастер 

работающий на нем-«манджалахчы» (или дезгахчы). Существовали 

бродячие  шелкомотальщики, которые ходили по селениям и на ручном 

станке разматывали коконы. 

Начиная с конца ХIХ – в начале ХХ вв. размотка шелка уже 

производилась на фабричных шелкомотальных станках. Кручение 

шелка вначале осуществлялось на ручных веретенах (эд ийи), прялках 

(джахра), на кустарных крутильных станках (чархто), а с конца ХIХ в 

стали распространяться караси, т. е. предприятия полукустарного типа. 

После перечисленных технологических процессов начинался 

процесс ткачества, которым занимались специальные мастера - 

«шарбаф», «каргер», «таррах», «наггат», «каратан», «карачи» и т.п 

Изделия из шелка в  ХIХ в. были разнообразны: дараи, канаус, тафта, 

мов, намазы, аладжа, шелковые коврики, головные плптки, чадра, верх для 

одеял и матрацев, шелковые джеджимы (полосатая ткань) и др. Все они 

отличались исключительно сложным многоцветным изящным рисунком и 

высоким качеством исполнения. Шелковые ткани употреблялись во всех 

сферах народного быта, но особенно широкое распространение они имели 

среди зажиточных слоев населения.    

Наряду с указанными изделиями особо следует остановиться на 

очень  распространенной узкой полосатой ткани, называемой джеджим, 

которая вырабатывались повсеместно: в Закатальском округе, 

Ленкоранском, Джеванширском, Зангезурском, Елизаветпольском, 

Нухинском, Арешском, Шемахинском, Геокчайском, Шушинском 

уездах. Особенно славились джеджимы из селений Лемберан, 



Шахла Гулиева 

 

302 

 

Агджабеды и Халфараддин Шушинского уезда. В селениях Лемберан и 

Агджабеды джеджимы производились не только для домашнего 

употребления и приданного девушкам, но и для продажи. 

В прикуринской зоне зардобские женщины выделывали 

прекрасную полосатую ткань - «йорган узу» и «дошак узу», 

используемые для верха тюфяков и матрацев. 

В Шуше производили три типа джеджимов: из одних оческов (из 

пряжи попорченных коконов – кеджи), из шелка- сырца местной 

размотки в смеси с отходами (кеджи) и, наконец, только из шелка, 

который отличался особой прочностью. Узоры ткани  джеджим почти не 

повторялись. Ткань это было очень прочная. 

В этнографическом фонде Музея истории Азербайджана имеется 

около 100 образцов ткани джеджим; некоторые из них насчитывают 150-

180 лет. 

В прошлом были известны и такие виды ткани джеджимы как 

гамиян – полосатая с рельефными прямолинейными узорами; обагязар – 

полосатая с плоским орнаментом и  сая – полосатая, но без узоров. 

В Карабахе по производству гамияна славилось сел. Лемберан, по 

производству обагаязара – селения Агджабеды и Халфараддин. Среди 

указанных видов джеджимов гамиян ценилась дороже других. 

О прекрасных и многообразных расцветках ткани в прошлом в 

народе ходили легенды, в которых говорилось, что на тканях были 

воспроизведены цвета радуги. 

При изготовлении ткани джеджим шелк-сырец предварительно 

подвергался обработке: варке, размотке, кручению и крашению, при 

этом материал значительно терял в весе. Ткань производили на низко 

расположенном станке, на котором натянута основа в виде бесконечного 

ремня. Одна женщина на изготовление полоски длиной в 6 и шириной 

пол аршина тратила 8-10 дней. 

Среди шелковых изделий особо следует отметить изысканные 

шелковые ковры, производство которых относится к  ХI- ХII вв. В 

Стамбульских музеях «Топкапы сарайи», «Тюрк ислам эсэрлэри» 

хранятся несколько шелковых ковров того периода. 

В связи с большим спросом на внешнем и внутреннем рынках на 

такие ковры в  ХVI - ХVII вв. наблюдалось увеличение объема их 

производства. Кроме того, их дарили уважаемым гостям, послам и 

высокопоставленным особам. В частности, в ХVII в такие ковры в 

качестве подарка от сефевидских шахов были преподнесены государям 

европейских стран. Особенно нравились они  европейским купцам, 

которые вывозили их в Турцию, Россию и в европейские страны. 

Центром изготовления шелковых ковров в средние века, в 

частности, в ХVII в., были города Тебриз, Шемаха, Ардебиль. Наиболее 



Искусство шелкоткачества как историко - этнографический источник 

 

303 

 

крупным центром был Ширван, что объяснялась изобилием здесь шелка-

сырца. В этой области килимы и коврики – молитвенники, ковры зили с 

религиозной символикой частично ткались из шелка. 

Шелковые ковры изготовлялись из чистого шелка, вышитого 

золотыми и серебряными нитями и из шелка, унизанного драгоценными 

камнями. Эти высокохудожественные изделия производились в основном в 

казенных шахских карханэ. 

Не меньше были известны шушинские шелковые носки – «наз-

наз», «хари-бюль-бюль» и др. Их заказывали для приданого невесты, на 

предмет подарка гостям. 

Шелкоткацкое производство состоит из целого ряда операций, 

каждая из которых имела своих специальных мастеров. В производстве 

шелковой ткани участвовали: ткач (каргяр, тохучу); пэстэкар-

занимающийся мотанием цевки и связыванием шелковинок; таррах- 

нанизывающий основу через ремизы (нирэ) и гребень (шана); чархтов-

соединяющий шелковинки в мотки при   помощи крутильного станка; 

каратан-мастер по изготовлению основы (чилла); карачы-мотающий 

основу на катушки (гэлэмэк); намотчик (люлэвэкил)-готовящий уток. 

В шелкоткачестве дореволюционного Азербайджана существовало 

строгое разделение труда, и территориальная специализация в связи с 

высоким развитием этой отросли. Так, например, гор. Шемаха, Нуха, 

Гянджа и сел. Баскал специализировались, помимо других изделий, на 

выработке шелковых головных платков - келагаи, причем вид «хейраты» 

выпускался только в Баскале, кроме того там же изготовлялась 

полосатая ткань для верха одеял; сел. Лемберан славилось,  как было 

сказано выше, производством джеджим и гамиян, а Агджабеди-обагязар. 

 

 

 

Литература: 

  

1. Гербер И.Г. описание стран и народов вдоль Западного берега 

Каспийского моря, 1728 г.-В кн.: История, география и этнография 

Дагестана XVIII – ХIХ вв.- М.,1958, с.88. 

2. Казиев С.М. О двух кувшинных и катакомбных погребениях.- МКА, 

1953, т. III (на азерб. яз).  

3. Кантарини А. Путешествия.- СПб.,1836, т. I, с. 51. 

 

 

 

 

 



Шахла Гулиева 

 

304 

 

Shahla Guliyeva 

 

Weaving is of great interest for artistic source the characteristics of the 

artistic craft of the Azerbaijani people. 

 

Key words:ethno-art history, silk weaving, tradition, culture, silk 

fabrics 

The use of weaving as an artistic source requires identifying the origin 

and development of visual forms, the semantics of motifs, as recording 

changes under the influence of other cultures. The study of the semantics of 

motives, folk terminology associated with them, as well as the traditional use 

of certain forms in ritual practice and ritual life makes it possible to decipher 

the primary form of the motive and reveal some aspects of imaginative 

thinking, worldview, and social relations of the peoples being studied. 

 

 

 

 

Şəhla Quliyeva 

 

Azərbaycan xalqının bədii sənətkarlığın xüsiyyətlərinin 

öyrədilməsində toxuculuq xüsusi maraq doğurur. 

 

Açar sözlər:etno-sənət tarixi, ipəkçilik, adət-ənənə, mədəniyyət, ipə 

parçalar. 

Toxuculuquqda bədii mənbə kimi istifadə vizual formaların mənşəyini 

və inkişafını, motivlərin semantikasını, habelə başqa mədəniyyətlərin təsiri 

altında baç verən dəyişikləri qeyd etməyi tələb edir. Motivlərin 

semantikasının, onlarla əlaqəli formaların ənənəvi istifadəsi motivin ilkin 

formasını deşifrə etməyə və tədqiq olunan xalqların bədii təfəkkürünün, 

dünyagörüşünün, sosial münasibətlərinin bəzi cəhətlərini aşkar imkan verir.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 305-311 

 

305 

 

                                                                                Natavan Muradova 

                                               AMEA Memarlıq və İncəsənət İnstitutu 

                                                              alizadanatavan@gmail.com     

UOT 75.04            

 

RƏSSAM GÜNAY MEHDİZADƏNİN YARADICILIĞINDA 

MİLLİ SİMVOL VƏ PORTRETLƏR 

 

 Xülasə: Məqalədə tanınmış rəssam Günay Mehdizadənin 

yaradıcılığında özünü büruzə verən milli simvollardam, həmçinin 

portretlərdən bəhs olunur. Qeyd edilir ki, rəssamın əsərlərində milli simvollar 

geniş yayılmışdır. Xarakterik obrazlar, məişət lövhələri, narlar, Novruz 

bayramı atributları onun yaradıcılığında geniş təmsil olunmuşdur. Onun bir 

çox əsərlərində milli memarlıq simvolları – Qız qalası, Atəşgah, Möminə 

Xatun türbəsi əks etdirilir. Rəssam həm də portret ustası kimi tanınır. Bəhruz 

Kəngərlinin, Mustafa Kamal Atatürkün və başqalarının portretləri onun 

yaradıcılığında mühüm yer tutur. 

 Açar sözlər: Azərbaycan təsviri sənəti, Günay Mehdizadə, 

incəsənətdə milli simvol, təsviri sənətdə memarlıq, Bəhruz Kəngərli, Atatürk. 

   

 Mədəni irsin əsas vizual ifadə vasitələrindən biri də milli simvollardır. 

Azərbaycan reallıqlarını əks etdirən milli xarakterli bədii simvollar rəssamlıq 

sənətində əvvəllər də mövcud olmuşdur. Fərəhli haldır ki, onlar bu gün də 

yaşayır və inkişaf edir. Milli mentalitetin bədii yaradıcılıqda daşıyıcısı olan 

milli simvollar müxtəlif sənətkarların, o cümlədən gənc nəsli təmsil edən 

rəssamların yaradıcılığında müşahidə edilməkdədir. 

 Yaradıcılığında milli simvolikaya geniş yer verən rəssamlardan biri də 

Günay Mehdizadədir. Onun yaradıcılığında milli xarakter memarlıq 

nümunələri, portretlər, xarakterik obrazlar, narlar və s. ilə öz bədii ifadəsini 

tapır. “Onun “Ailə”. “Qonşular”, “Məhsul bayramı”, “Nar nağılı”, “ 

Küpələr”, “Novruz”, “Rəqs”, “Mis qablar”, və “Gənclik” lövhələrində milli 

estetik dəyərləri görmək mümkündür. Müxtəlif ovqatlı bu əsərlərə rəğmən 

demək olar ki, rəssamın yığcam detallardan təşkil olunmuş 

kompozisiyalarında biz onu milli adət-ənənələrimizin, zəngin 

etnoqrafiyamızın və geyim mədəniyyətimizin bilicisi kimi görürük” [2, s. 18].  

Günay Mehdizadənin yaradıcılığında memarlıq simvolları da geniş 

yayılmışdır. Bu simvollar həm tarixi, həm də müasir memarlığı əhatə edir. 

Rəssamın Qız qalası təsvir olunan iki əsəri vardır. Hər iki əsərdə milli 

yaddaşımızın bu mühüm simvolu yaxın məsafədən işlənmişdir. Bu əsərlərdə 

milli xarakter mühüm milli rəmz olan Qız qalası vasitəsilə gerçəkləşdirilib. Qız 

qalasının mühüm genetik yaddaş olması bəllidir. Azərbaycan incəsənətində çox 



Natavan Muradova 

 

306 

 

az rəssam tapmaq olar ki, bu mövzuya müraciət etməmiş olsun. Vaxtilə 

N.Qasımov, N.Əbdürrəhmanov, T.Salahov, E.Rzaquliyev və başqaları Qız 

qalasının maraqlı obrazlarını canlandırmışlar. T.Nərimanbəyov Qız qalasının 

bütöv bir obrazlar qalereyasını işləmişdir. Onun yaradıcılığında Qız qalası sanki 

canlı bir surət kimi göz önündə dayanır. Qız qalası müasir dövrdə A.Hüseynovun 

yaradıcılığının mühüm simvollarından birinə çevrilmişdir. Fərəhli haldır ki, yaşlı 

nəsli təmsil edən rəssamlarla yanaşı, gənclər də bu əbədi mövzuya həvəslə 

müraciət edirlər. C.Mehdizadənin yuxarıda qeyd olunan iki Qız qalası rəsmi buna 

nümunə ola bilər.  

 Azərbaycanın mühüm tarixi-memarlıq simvollarından hesab olunan 

Suraxanı atəşgahı da C.Mehdizadənin diqqətini cəlb etmişdir. Onun 

rəsmlərindən biri məhz bu maraqlı abidəyə həsr olunub. Kompozisiyanın 

mərkəzində atəşgahın kiçik dördbucaqlı binası görünür. O, ətraf hücrələrlə 

əhatə olunmuşdur. Atəşgahın başındakı dörd alçaq qüllədən odlar qalxır. 

Rəssam mənzərəni qeyri-adi, belə demək mümkünsə, ekstraqavant görünüşdə 

təsvir etmişdir. Ümumiyyətlə, G.Mehdizadənin realizmi üçün özünəməxsus 

ekstraqavant əhvali-ruhiyyə, görünüş səciyyəvidir. Bu cəhət onu T.Salahovun 

son dövr yaradıcılıq nümunələrinə yaxınlaşdırır. T.Salahovun “Odlar yurdu” 

triptixində də Atəşgah təsviri vardır. G.Mehdizadənin əsərinə baxdıqda onun 

böyük ustadın yaradıcılığından bəhrələnməsi aydın duyulur.  

 G.Mehdizadə kompozisiyanı əsasən göy və qırmızı rənglərlə 

işlənmişdir ki, bu da onun kontrastlığını artırır. Müəllif göy tonlarla səmanı, 

binaları, qırmızı tonlarla isə göyə qalxan alov dillərini təsvir etmişdir. Təsvirin 

vizual dili onun ideya-bədii məzmununu dolğun əks etdirməklə əsərin 

mahiyyəti, daşıdığı məna yükü barədə ətraflı təsəvvür yaradır. Eyni fikirləri 

rəssamın yuxarıda xatırlanan, Qız qalası təsvir edilmiş iki əsəri barədə də deyə 

bilərik.  

 G.Mehdizadənin yaradıcılığında diqqəti cəlb edən əsas cəhətlərdən biri 

də onun portretlə memarlığı birləşdirməsidir. Rəssamın həm portret əsərləri, həm 

də bu əsərlərə daxil edilən memarlıq görüntüləri milli özünüdərkin bədii ifadəsi 

baxımından konseptual mövqeyə malikdir. Çünki həm portretlərdə təsvir olunan 

şəxslər, həm də burada yer alan memarlıq konturları (rəssam portretləri yağlı 

boya, memarlıq təsvirlərini isə qrafik vasitələrlə işləyir ki, bu da çox maraqlı bir 

dəst-xətdir) Azərbaycan üçün, bir qədər də geniş ifadə etsək, bütövlükdə türk 

dünyası üçün böyük önəm daşıyır. 

Bu baxımdan ilk olaraq müəllifin “Rəssam Bəhruz bəy Kəngərli” adlı 

portret işinə diqqət yetirmək istərdik. Əsərdə iri planda B.Kəngərlinin məlum 

avtoportreti əsasında onun obrazı yaradılmışdır. Əlbəttə, B.Kəngərli 

Azərbaycan tarixi və  mədəniyyətinin simvollarından biridir. Bu baxımdan 

onun surətinin canlandırılması özlüyündə rəmzi məna kəsb edir. Lakin 

diqqətimizi cəlb edən əsas cəhət, söylənildiyi kimi, kompozisiyada memarlıq 

obyektlərinin olmasıdır. Əsərdə qədim Naxçıvan diyarının yaxşı tanınan 



Rəssam Günay Mehdizadənin yaradıcılığında milli simvol və portretlər 

 

307 

 

tarixi-memarlıq abidələri – Möminə-xatın, Yusif ibn Küseyr türbələri, 

İmamzadə  təsvir olunub. Bu görüntülər qrafik xarakter daşıyır və 

kompozisiya etibarılə bir-birinə bağlı deyil. Onları ümumi kompozisiyada əks 

etdirməklə gənc rəssam dövr və məkan haqqında ümumiləşdirici təsəvvür 

yaratmaq istəmişdir. Qeyd edək ki, bu cür ümumiləşdirilmiş memarlıq 

görüntülərinə müxtəlif sahələrdə, misal üçün, xalçaçılıqda təsadüf edilir. 

İstedadlı xalça rəssamları Eldar Mikayılzadənin, Tahir Məcidovun və 

başqalarının əsərlərində bu xüsusiyyəti müşahidə etmək olar.  

 G.Mehdizadənin sözü gedən tablosundakı memarlıq abidələri dağlar 

qoynunda, konturvari relyef qalxmaları fonunda əks etdirilmişlər ki, bu da 

Naxçıvanın dağlıq relyefinə işarədir. Əsərdə səma, demək olar ki, görünmür; 

kompozisiyanın bütün səthi qrafik görünüşlü relyef konturları ilə örtülmüşdür. 

Maraqlıdır ki, müəllif əsərdə B.Kəngərlinin yaratdığı məlum surətlərdən də 

istifadə edib. Belə ki, burada rəssamın yaratdığı iki surət – Canfədalı oğlan və 

qaçqın qadın surətləri yer alır. 

 G.Mehdizadənin yaradıcılığında Atatürk obrazı böyük çəkiyə 

malikdir. Müəllif dəfələrlə bu mövzuya müraciət etmiş, türk dünyasının bu 

böyük liderinin müxtəlif obrazlarını yaratmışdır. Təsadüfi deyil ki, onun 

yaratdığı bu əsərlərin bir qismi Türkiyədəki “Atatürk evi”ni bəzəyir [3]. 

Əlbəttə, bu surətlərin hər biri özünə görə məzmunlu və əhəmiyyətlidir. Lakin 

biz diqqəti Atatürkün memarlıq simvolları əhatəsində verilmiş bir portretinə 

yönəltmək istərdik. Çünki həmin əsər rəssamın özünəməxsus bir silsilə olaraq 

gerçəkləşdirdiyi “portret-memarlıq” silsiləsinə daxildir. Kətan üzərində 

yağlı boya ilə 2014-cü ildə çəkilmiş portret 80x60 sm ölçüsündədir. Həmin 

kompozisiyanın tam mərkəzində Atatürkün iri planda bədii surəti təsvir 

olunub. O, nüfuzedici baxışlarını tamaşaçıya dikmişdir. Onun başında iri qazi 

papağı vardır. Rəsmdə Atatürkün geyindiyi yaşıl rəngli hərbi formanın enli 

boyunluğu, onun üzərində romb formalı nişanlar görünür. Əsasında məlum 

fotonun dayandığı bu portretdə müəllif türk xalqının qəhrəman övladının 

xarakterik cizgilərini ümumiləşdirə bilmişdir. Atatürkün siması rənglərlə 

işlənib. Lakin onun ətrafında sxematik görünüşlü müxtəlif memarlıq 

nümunələri qruplaşdırılıb. Kompozisiyanın bu hissəsi qrafik xarakter daşıyır. 

Bu binalar əsasən kontur xətlərlə işlənmişdir və zahirən layihə görüntüsünə 

bənzəyir. Həmin tikililər böyük Atatürkün əlaqədar olduğu məşhur memarlıq 

abidələri qismindədir. Onlardan biri – Atatürkün Ankaradakı mavzoleyi 

klassik proporsiyaları, yaraşıqlı sıra sütunları, əzəmətli görünüşü ilə diqqəti 

dərhal cəlb edir. “Kompozisiyanı Atatürkün obrazı və onun adı ilə bağlı 

müxtəlif tikililərin təsvirləri təşkil edir. Rəngli portret ağ-qara cizgilərlə 

çəkilmiş memarlıq abidələrinin fonunda cəlbedici və təsirli baxılır. Əsərdə 

realizm ənənələrinin geniş bədii ümumiləşdirmələrlə qovşağı çox təsirli və 

duyğulandırıcıdır...” [1, s. 13]. 



Natavan Muradova 

 

308 

 

G.Mehdizadənin tematikasında milli simvolikanın müxtəlif təcəssüm 

formaları var. Biz bunlardan yalnız ikisinə - portret və memarlıq nümunələrində 

təcəssüm olunan obrazlara nəzər saldıq. Lakin rəssam milli simvolikanı digər 

mövzularda da inkişaf etdirir. Zənnimizcə, bunların içərisində milli məişət, adət-

ənənə, rəqs və s. əks etdirilməsi daha çox önəm daşıyır. 

Ümumiyyətlə, qeyd olunan mövzuların milli simvolika müstəvisində 

işıqlandırılması incəsənət tarixində geniş yayılmışdır. Milli məişətin xarakterik 

nümunələrinə hələ Ə.Əzimzadənin, A.Hüseyninin, Q.Kaşıyevanın, 

R.Topçubaşovanın, Ə.Rzaquliyevin müxtəlif əsərlərində rast gəlinir. Ötən əsrin 

60-80-ci illərində adət-ənənə və məişət zəminində milli xarakterin bədii 

cəhətdən dolğun, mükəmməl nümunələrini A.Hacıyev, R.Mehdiyev, 

E.Şahtaxtinskaya kimi sənətkarlar yaratmışdılar. A.Hüseynov artıq uzun 

illərdir ki, milli məişəti lirik-dekorativ üslubda gözlərimiz önündə canlandırır. 

Bütün bunlar sözü gedən mövzunun yeni olmadığını göstərir. 

Lakin müasir dönəmdə, xüsusən gənc rəssamların düşüncəsində adət-

ənənə və milli məişətin təfsiri özünün keyfiyyətcə yeni mərhələsinə qədəm 

qoymuşdur. Belə ki, həmin əsərlərdə milli xarakter təkcə ənənəvi formalarda 

deyil, həm də novatorçu formalarda təzahür edir. Hesab edirik ki, bu anlamda 

G.Mehdizadənin yaradıcılığında maraqlı məqamlar, yeniliklər az deyil. 

Bunlardan biri – rəngkarlıq portreti fonunda qrafik memarlıq konturları 

barəsində yuxarıda söz açmışdıq. İndi isə rəssamın milli rəmzlər əks etdirən 

digər işləri ilə tanış olaq.  

Onların arasında narla avtoportret səciyyəsi daşıyan, forma və ölçülərinə 

görə divar boyakarlığını xatırladan əsəri xüsusi qeyd edə bilərik. Əsərdə 

Azərbaycan təsviri sənətinin mühüm simvollarından sayılan narlar təsvir 

edilib. Lakin rəssam narı maraqlı formalarda, saç kimi, budaqlardan 

(saçlardan) asılı vəziyyətdə təsvir edib. Təsvirin mərkəzində müəllifin öz 

surəti yer alır. Onun saçları nar ağacının qol-budağı ilə assosiasiya olunur. Bu 

budaqlar tədricən kompozisiyanı başdan-başa bürüyən qırmızı narlarla 

əvəzlənir. Kompozisiya məzmun etibarilə A.Hüseynovun “Nar qız” əsərinə və 

bu sıradan olan bəzi başqa əsərlərə yaxındır. 

G.Mehdizadənin yaradıcılığının milli xarakteri məişət və milli adət-

ənənə mövzusunda daha aydın görünür. Bu baxımdan onun ailə təsvir 

olunduğu bir rəsminə diqqət yetirək. Rəsmdə üç fiqur – iki gənc qadın və bir 

körpə qız təsvir olunub. Kompozisiya bütövlükdə realist formada işlənməklə 

bərabər həm də rəssamın dəst-xətti üçün xarakterik olan nafılvari ifadə 

formaları ilə zəngindir. Qeyd olunmalıdır ki, G.Mehdizadə üçün müəyyən bir 

qrafik ifadə tərzi də səciyyəvidir - əsərlərdəki cizgilər, bir çox hallarda 

qatışıqsız, keçidsiz rəng tonları, dekorativ elementlər bunu deməyə əsas verir. 

Vaxtilə Azərbaycan təsviri sənətində ənənəvi ailə, məişət görüntülərinə geniş 

yer verilib. Müasir dövrdə, ənənələrin dirçəldilməsi prosesi digər gənc 

rəssamlarda olduğu kimi, G.Mehdizadənin də yaradıcılığında özünü büruzə 



Rəssam Günay Mehdizadənin yaradıcılığında milli simvol və portretlər 

 

309 

 

verir. Sözü gedən kompozisiyanın şux, qırmızı-sarı rəngləri burada bir bayram 

əhvali ruhiyyəsi, sevinc aurası yaradır. Əsərdəki milli kolorit arxa plan və yer 

vasitəsilə daha da qüvvətlənir. Belə ki, müəllif həm arxa planda, həm də yerdə 

milli-dekorativ elementlərdən, həndəsi bəzək nümunələrindən istifadə 

etmişdir. Yer müxtəlif kilimlərlə döşənib. Bəzəklərinin nisbətən sadə 

olmasına baxmayaraq bu kilimlər milli məzmunu dolğun əks etdirir və bayram 

əhvali-ruhiyyəsi yaradır. Əsərdə milli mətbəx nümunələrinə, mətbəx 

ləvazimatına rast gəlinmir; onun milli məzmunu bütövlükdə yer və arxa 

plandakı dekorativ elementlərə, zəngin rəng effektinə əsaslanır. Bu kiçik 

kompozisiyada əsl azərbaycanlı məişətini xarakterizə edən xüsusiyyətlər 

yığcam, lakonik səpkidə müəllif tərəfindən aydın təcəssüm etdirilmişdir.   

Rəssamın başqa bir əsərində küp boşaldan qızlar təsvir olunur. Əsərdə 

kolorit effekti bundan əvvəlkində olduğu qədər zəngin deyil; burada qırmızı-

sarı rənglər daha sakit təsir bağışlayan qəhvəyi-yaşıl rənglərlə əvəzlənmişdir. 

Lakin milli məişətin təsvirinə əsaslanan milli xarakter bu əsərdə də kifayət 

qədər aydın təzahür edir. 

Milli xarakter müəllifin rəqs və çalğı əks olunan tablolarında da özünü 

büruzə verir. Bu baxımdan “Rəqs” tablosu daha xarakterik təsir bağışlayır. 

Əsərin kompozisiyası çox sadədir. Burada qolların qaldıraraq rəqs edən milli 

geyimli üç gənc qızın surəti yer alır. Ön planda, düz xətt üzərində 

yerləşdirilmiş obrazlar sadə kompozisiya həlli əmələ gətirirlər. Onların 

geyimləri (ətəkləri) kompozisiyanı tamamilə örtdüyündən əsərdə məişət 

detallarına, ayrıntılara təsadüf edilmir. Yuxarıda təsvir olunun əsərlərdən 

fərqli olaraq sözü gedən kompozisiya tamamilə fərqli, dekorativ əsas üzərində 

qurulub. Əsərin kolorit həlli də diqqətdən kənarda qalmır. O, üç əsas rəngdən 

– qırmızı, ağ və göydən təşkil olunub. Qırmızı rəng rəqqasələrin donu, ağ rəng 

başlarındakı kəlağayının rəngidir. Neytral xarakterli göy rəng isə fonu əhatə 

edir. Göründüyü kimi, rənglərin görünüşü və bölgüsü kifayət qədər sadə və 

yığcamdır. Bununla belə bu rənglər kompozisiyada həm milli məzmun, həm 

də bayram əhvali-ruhiyyəsi formalaşdırır. Diqqəti başqa bir cəhət də cəlb edir. 

Kompozisiyanın ətrafında, xalçada olduğu kimi, haşiyə vardır. Haşiyə həndəsi 

formalı, tünd-qırmızı rəngli, təkrarlanan dekorativ bəzək elementi ilə 

bəzədilmişdir. Əlbəttə, sözü gedən əsər xalça eskizi kimi düşünülməyib. 

Haşiyə motivi əsərin milli xarakterini qüvvətləndirmək məqsədi daşıyır. Eyni 

zamanda vurğulanmalıdır ki, maraqlı bədii vasitə kimi haşiyə əsərin estetik 

baxımdan daha effektli təsir bağışlamasını təmin edir. 

 

 

 

 

 

 



Natavan Muradova 

 

310 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Əliyev Z. Azərbaycanlı rəssamın əsəri “Atatürk evi”ni bəzəyir // 

Mədəniyyət qəzeti, 2015.- 24 iyun.- S. 13. 

2. Əliyev Z. Gənc rəssamın uğurlu axtarışları // 525-ci qəzet.- 2014.- 

23 avqust.- S.18. 

3. Rəsm əsərlərimin Ankarada Atatürkün ev muzeyində sərgilənməsi 

qürurverici duyğudur / [Elektron resurs] / URL: 

http://www.anl.az/down/meqale/palitra/2016/iyun/496226.htm 

 

 

 

 

Natavan Muradova 

 

National symbols and portraits in the work of the artist Gunai 

Mehdizade 

 

Key words: visual art of Azerbaijan, Gunay Mehdizade, national 

symbol in art, architecture in visual art, Bahruz Kengerli, Atatürk. 

The article covers national symbols and portraits in the works of the 

famous artist Gunay Mehdizade. It is noted that national symbols are widely 

represented in her work - characteristic images, walls of everyday life, 

grenades, attributes of the Nowruz holiday. National architectural symbols are 

reflected in many of her works - Maiden's Tower, Ateshgyah, Mausoleum 

Momina-khatun, which give the paintings a unique national color. A special 

place in Gunay Mehtizade's work is occupied by portraits, among which 

artistic images of Bahruz Kengerli, Mustafa Kemal Atatürk and others attract 

attention. 

 

 

 

 

                                                                            Натаван Мурадова 

 

Национальные символы и портреты в творчестве  

художника Гюнай Мехдизаде 

 

Ключевые слова: изобразительное искусство Азербайджана, 

Гюнай Мехдизаде, национальный символ в искусстве, архитектура в 

изобразительном искусстве, Бахруз Кенгерли, Ататюрк. 

http://www.anl.az/down/meqale/palitra/2016/iyun/496226.htm


Rəssam Günay Mehdizadənin yaradıcılığında milli simvol və portretlər 

 

311 

 

В статье освещаются национальные символы и портреты в 

творчестве известного художника Гюнай Мехдизаде. Отмечается, что в 

ее творчестве широко представлены национальные символы - 

характерные образы, сцены быта, гранаты, атрибуты праздника Новруз. 

Во многих ее работах отражены национальные архитектурные символы 

– Девичья башня, Атешгях, мавзолей Момины-хатун, придающие 

картинам своеобразный национальный колорит. Особое место в 

творчестве Гюнай Мехтизаде занимают портреты, среди которых 

привлекают внимание художественные образы Бахрузя Кенгерли, 

Мустафы Кемала Ататюрка и других.  



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 312-316 

 

312 

 

Mehriban Kərimova 

Aərbaycan Milli Konservatoriya, 

baş müəllim,  AMK doktorantı 

meri-338@mail.ru 

UOT 786 

 

FORTEPIANODA  MUĞAM IFAÇILIĞI  ƏNƏNƏSI 

 

Xülasə: Məqalədə XX əsrin 70-80-ci illərində xalq  musiqisini,  

muğamları  fortepianoda  ifa edən  istedadlı   pianoçulardan  biri olan  Zaur 

Əliyevin ifaçılıq  xüsusiyyətləri işıqlandırılır. Xüsusi  olaraq onun  Əhməd 

Bakıxanov  ansamblında  fəaliyyəti,  bu ansamblda  əldə  etdiyi  nailiyyətləri  

nəzərdən keçirilir. Məqalədə  Zaur Əliyevin “Bayatı-Şiraz”  muğamının  

fortepianoda  ifası  əsasında pianizminin  xüsusiyyətləri  müəyyənləşdirilmiş  

və  nəzəri təhlil edilmişdir. 

Açar sözlər:  Fortepiano, xalq pianizmi,  muğam, “Bayatı-Şiraz”.  

 

Azərbaycan  musiqi  mədəniyyətində şifahi  ənənəli  milli   musiqinin   

fortepianoda  ifası  ənənəsi  XIX əsrin  sonlarından  başlayaraq   əhəmiyyətli  

xarakter  almağa  başlayır. Bu dövr  musiqi  elmində Azərbaycanda  fortepiano  

mədəniyyətinin  təşəkkülünün  ilkin  mərhələsi  -  “şərq” və ya “ xalq 

pianizmi”  kimi   müəyyənləşdirilmişdir.   “Xalq pianizmi  ilk  olaraq   yeni  

alətlər, adətən  Avropa  alətləri  hesabına  xalq   ifaçılığının  genişlənməsinin  

özünəməxsus  nümunəsi  kimi yaranmış  və  bütün Yaxın  və  Orta  Şərqdə 

yayılmışdır... Xalq  pianizmi  -  Azərbaycanda  şəhər  xalq  ifaçılığının  növü  

kimi, zamanca  professionallaşmışdır” [2]. 

 “Xalq  pianizmi”nin  inkişafı  prosesində  fortepianonun   xalq  çalğı 

alətləri  sırasına   daxil edilməsi  (Ü.Hacıbəyli, Ə.Bakıxanovun  təşkil etdikləri   

orkestr və ansamblların  nümunəsində) hesabına onun  milli ifaçılıq  

ənənələrinə  uyğunlaşdırılması, bədii ifadəliliyinin   özünəməxsus   

vasitələrinin   təkmilləşməsi və  bölgüsü  baş verir.  

Bu dövrdə fortepianoda milli  musiqinin  ilk  ifaçılarından olan  Xədicə  

xanım Qayıbovanın  bu sahədə  əldə etdiyi  nailiyyətləri və  ənənələri onun  

davamçıları - Rüxsarə xanım Mirzəbəyova, Mahmud Əliyev, Musa  Məlikov, 

Süleyman Dadaşov, Zərəfşan  Əlizadə, Gülarə Əliyeva və başqaları  

tərəfindən davam və inkişaf etdirilmişdir. Bu  ifaçılar arasında Zaur Əliyevin 

də özünəməxsus  yeri  olmuşdur. 

1959-cu ildən 1973-cü ilədək Əhməd Bakıxanovun  ansamblında   

ifaçılıq  fəaliyyəti  göstərən tanınmış  piznoçu Zaur Əliyev (1937- 2008)  də   

muğamın   və  xalq  melodiyalarının təkrarsız  təfsirçisi  kimi  böyük şöhrət  

qazanmışdır. Ansamblda çalışdığı müddətdə  onun  bədii-estetik  baxışlarının 

mailto:meri-338@mail.ru


Fortepianoda  muğam ifaçılığı  ənənəsi 

 

313 

 

formalaşmasında, ənənəvi musiqi ifaçılığının mənimsənilməsində və 

inkişafında  Azərbaycan xalq musiqisinin,  muğam sənətinin  mahir  biliciləri 

və ifaçılarından -  Hacıbaba  Hüseynov, Əbülfət Əliyev,  Şövkət Ələkbərova,  

Rübabə Muradova, Sara Qədimova, Əlibaba Məmmədov, İslam Rzayev,  

Zeynəb Xanlarova və başqaları  ilə sıx yaradıcı  ünsüyyətdə  olması Zaur 

Əliyevin ifaçılıq  sənətinin  püxtələşməsinə əhəmiyyətli təsir  göstərmişdir. 

Bir  çox  muğam  ifaçılarının -  Əhsən Dadaşovun,  Baba Salahovun,  

Ağasi Məşədibəyovun və digərlərinin yetişməsində  xüsusi  əməyi  olan  

Əhməd  Bakıxanovun  ansamblı   istedadlı  piano  ifaçıları üçün də əsil sənət  

məktəbinə  çevrilir.     

Zaur Əliyev ansamblda   fəaliyyəti  dövründə  “Orta Mahur”, “Bayatı 

Qacar”, “Bayatı kürd”, “Dəşti” muğamlarının, bir sıra rəng və təsniflərin, 

həmçinin, bəstəkar musiqisinin, xüsusilə də, T.Quliyevin, C.Cahangirovun, 

V.Adıgözəlovun   mahnılarının özünəməxsus   ifaçısı kimi  tanınmışdır. 

XX əsrin 70-80-ci illəri Zaur Əliyevin solo  ifaçılıq fəaliyyətinin  zirvəsi  

hesab edilir. Belə ki,  bu dövrdə o, Azərbaycan Televiziya  şirkətinin  solisti  kimi 

çalışaraq öz ifaçılıq fikrini və düşüncəsini  dinləyiciyə  müstəqil, fərdi  şəkildə 

çatdırmağa çalışır. Bu dövrdə o, “Segah”,“Bayatı-Şiraz”, “Çahargah”, 

“Humayun”, “Şur”  və  başqalarını  özünəməxsus, öz  zövqünə  uyğun  tərzdə ifa 

edərək  alətin hər bir səsində nəsə yeni bir söz deməyə cəhd göstərir. İfaçının 

royalda  muğamları və xalq melodiyalarını  böyük şövqlə ifa etməsi bir çox 

musiqisevərlər tərəfindən yüksək qarşılanır  və  bəyənilirdi. 

Onun Azərbaycan muğamlarını royalda ifasında müəyyən ciddilik  və 

tamlıq özünü göstərirdi. Deyilənləri təsdiqləmək üçün Zaur Əliyevin “Bayatı-

Şiraz” muğamının solo ifa xüsusiyyətlərini nəzərə çatdırmaq istərdik. Belə  ki, 

qeyd etdiyimiz  kimi, Zaur Əliyev uzun müddət Əhməd Bakıxanovun rəhbərliyi 

altında Xalq çalğı alətləri ansamblında çalışdığı müddətdə muğamın sirlərini və 

incəliklərini ustad tarzəndən öyrənmiş və yaradıcı surətdə mənimsəmişdir. 

Qocaman ustadın təsiri pianoçunun istər ifa tərzində, istərsə də onun  

dünyagörüşündə silinməz iz qoymuşdur. Bununla bağlı  Səid Rüstəmov “Zaur 

Əliyevin sağ əlinin Əhməd Bakıxanov, sol əlinin isə Şopen” [1] olduğunu   

dəfələrlə  vurğulamışdır.  

Həqiqətən, Zaur Əliyevin xalq çalğı alətləri ansamblında  keçdiyi  məktəb  

onun  bir ifaçı  kimi  yetişməsində  mühüm rol oynamışdır. Bunu  biz  Zaur 

Əliyevin ifa etdiyi “Bayatı-Şiraz” muğamının ifasında onun pianizminin  

xüsusiyyətlərində  aydın görürük.   

İlk öncə muğamın “Bərdaşt” şöbəsinə diqqət yetirək. İfada  Bərdaşt  

muğamın  mayəsindən (“sol”)  yuxarı  kvinta  tonunadək  yüksələn fraza  ilə  

başlayaraq  şöbənin əsas  intonasiya bazasını  təşkil edir. Burada kvinta  tonu 

üstünlük təşkil edərək, onun qısa zaman ərzində  dəfələrlə vurğilanması dayaq 

pərdə funksiyası daşımasını bildirir. Melodik hərəkətin kvinta pərdəsindən 



Mehriban Kərimova 

 

314 

 

geriyə - tonikaya  doğru  enməsi ilə “Bayatı-Şiraz”   muğamının  ümumi  

obrazlı xarakteristikası formalaşır.    

Bu ifa zamanı fortepianoda iki əlin unison fakturası, melizmatik 

xırdalıqların  (xırda  barmaqlar)  çoxluğu   diqqəti cəlb edirsə. Bundan əlavə, 

ifa registr cəhətdən də  diqqəti cəlb edir. Belə ki,  fortepianonun  diapazonu   

geniş  və  əhatəlidir  (mayə  üç oktavada – böyük, kiçik  və birinci). 

Bərdaştın melodik inkişafının sonrakı mərhələsində fortepianoda  yenə 

də unison  formada melodik  hərəkətin mayənin alt aparıcı tonundan (“fa 

diyez”) başlayaraq mayənin kvinta tonuna (“re”) qədər cəld tempdə 

ucaldıqdan sonra geriyə - mayəyə doğru   enməsini  onaltılıqların   sekundalı  

intonasiyalarının xırda barmaqlarla iki  sekvent zənciri  təmin edir. Şübhəsiz,  

burada  kvinta tonun oxunması  prosesində onun  üst  aparıcı pərdəsinə (“mi-

bemol”) toxunmaqla melodik diapazon bir qədər  genişlənir. Bu mövzunun  

variant inkişaflı təkrarı zamanı artıq ikiləşmiş səslər və triol ifa tarda  ifaçılıq  

priyomlarını  yamsılayır. 

Xalq çalğı alətində milli musiqinin ifaçılıq üslubundan irəli gələn qeyri-

temperasiyalılıq fortepianoda ikili notlardan, xüsusilə də, çox vaxt kiçik 

sekundalardan geniş istifadə  edilməsi ilə  şərtlənir ki, bunu da  biz  Z.Əliyevin 

və bir çoxlarının  ifasında  aydın eşidirik. 

Zaur Əliyevin ifasında Bərdaştın tamamlayıcı hissəsi xüsusilə, 

diqqətəlayiqdir. Burada  pianoçu  mayənin kvintasının  üst aparıcı  tonundan  

başlayaraq  aşağı  doğru  sekvent zəncirlərin  ardıcıl hərəkəti  ilə enib  mayənin  

alt tersiyası üzərində  (“mi bemol”)  dayaq  etdikdən sonra mayənin  özünü  

göstərməsi daramaturji inkişafın sona yetişməsini   güclü  akkordalar  vasitəsilə 

vurğulayaraq  əsas  dayağın  mövqeyini  möhkəmlədir.  

Muğamın  ifasında  sonrakı  şöbə “Mayə”dir. Zaur Əliyevin “Mayə”  

şöbəsində  improvizasiya  bacarığı,  onun sərbəst təsfiri  diqqəti cəlb edir. Bu 

şöbə pianoçunun təqdimatında genişliyi və melodik  zənginliyi ilə  çeşilir. O,  

şöbəni  çox parlaq şəkildə, hər iki əldə  akkord   ifa  ilə  başlayır. Sanki bu 

akkordlardan  bütün şöbənin  sonrakı  intonasiya  inkişafının  telləri  doğulur.  

Şöbənin  melodik  inkişafında  bir neçə mərhələ müşahidə  olunur. Hər  dəfə  

də  ifaçının  yeni  elementlər  daxil etməsi  şöbəyə  təzə  çalarlar qatır. Belə ki, 

artıq yuxarıda göstərilən nümunədə şöbənin intonasiya  məzmununda mayənin 

üst aparıcı tonunun (“lya” - “lya-bemol”), mediantasının  alterasiya (“si-bemol”, 

“si-bekar”) edilməsi  görünür. Sonrakı  inkişaf mərhələlərində, məsələn,  ikinçi 

inkişaf dalğasında  başlanğıc motivin təkrarlanması əsas inkişaf  prinsipi  kimi  

çıxış edirsə, üçüncü  mərhələdə  sekvent inkişaf prinsipi, melodik inkişafın 

dalğavari, yuxarı və aşağı  istiqamətdə getməsi diapazonun genişlənməsinə (d1 – 

fis2) təsir edir, dördüncü  mərhələdə isə xırda  sekvent zəncirlər  qruplarda  

birləşərək   böyük sekvent  halqalar əmələ  gətirib şöbənin dramaturji inkişafınin  

zirvəsini təşkil edir, burada dinamikanın artması, akkord fakturanın  meydana  

gəlməsi tamamlayıcı kadans dönmənin möhkəmlənməsinə  xidmət  göstərir. 



Fortepianoda  muğam ifaçılığı  ənənəsi 

 

315 

 

Zaur Əliyev “Bayatı-Şiraz”ın Mayə şöbəsində inprovizasiyalılıq  

imkanlarından  geniş istifadə  edir, bu zaman  pedalizasiya məhdud  surətdə  

tətbiq olunur, dinamika  müxtəlifliyi  ilə  seçilmir, yalnız kadans dönmələrdə  

səsin yuvarlaqlaşdırılması  aydın eşidilir. İfada xüsusi olaraq zəngin  

melizmatika, registr keçidləri (yuxarı və aşağı) və s. onu  qeyri-adi dərəcədə 

parlaq  və rəngarəng  edir. 

Muğamın sonrakı əsas şöbələrindən biri olan “Nişibi-fəraz”  həzinliyi,  

əsasən yüksək  tonlardan  aşağı  enən  hərəkəti ilə  seçilir. Bu  şöbə üçün  

başlanğıc frazanın mayədən üst kvintaya (“re”) sıçrayışla yanaşıb ona istinad  

etməsi xarakterdir. Zaur Əliyevdə bu şöbə  melodik  inkişaflı  xarakteri ilə 

seçilir. Belə ki, onun ifasında mayədən kvinta tonuna sıçrayış zamanı dayağın 

vibrasiya ilə qabarıq şəkildə göstərilməsi, həmçinin, bu dayaq tona  üstdən  

mayənin alt aparıcı tonundan (“fa-diyez”) yanaşma və onun  onaltılıqlarla 

vurğulanması şöbənin əsas dayaq funksiyası daşıdığını  bildirsə də, əsas  

musiqi  fikrinin mayənin  üst kvartasında (“do”) qərarlaşıb, tədricən  tonikaya  

enməsi  müşahidə  olunur . 

Zaur Əliyevin bu şöbənin ifasında işlətdiyi  ornamentika (trel, forşlaq), 

“si” və “si-bemol” pərdələrinin yerdəyişməsi ilə istifadəsi  melodiyanın  

yanıqlı, təsirli  səslənməsinə  kömək edir.Burada da  muğamın dramaturji  

inkişafına müvafiq laraq  mayə pərdəsində, tam kadansla tamamlanır. 

Muğamın sonrakı  şöbələri  də  əvvəlkilər  kimi  pianoçunun   sərbəst  

improvizasiyalılığına   uyğun  özünəməxsus  üslub  təfsirində  səslənir.  

Zaur Əliyevin  ifasında  şöbələr bu  ardıcıllıqda  davam edir: 1.Bərdaşt  

2.Mayə 3.Nişibi-fəraz  4.Bayatı İsfahan  5.Bayatı-Şiraz  6.Üzzal  7.Şikəsteyi-fars. 

Zaur Əliyevin və “xalq  pianizmi” istiqamətində  fəaliyyət  göstərən  

digər pianoçuların ifasında  bir sıra ümumi  prinsiplər  formalaşmışdır  ki,  

bunlar da Azərbaycan xalq musiqisinin və muğamların özünəməxsus  

xüsusiyyətlərindən irəli gəlmişdir. Milli  musiqinin  özünəməxsusluğu, tonun 

xırdalıqlara  bölünməsi “xalq  pianizmi” ifaçılarının işlətdikləri  xüsusi 

üsullarda (cütləşmiş, tremolalı səslərin istifadəsində), registr təzadlığında, 

zəngin  melizmatikada, dayaq  pərdə ətrfında  gəzişmələr  və onun çoxsaylı 

oxunmasında, xırda  barmaq texnikasının üstünlüyündə, fakturada unison  və   

polifonik elementlərin (dayaq pərdə üzərində orqan punktu, bəzən kvarta-

kvintalı səsbirləşmələrinin dəm tutması və s.) tətbiqində  özünü göstərir. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Mehriban Kərimova 

 

316 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. “Kaspi” qəzeti, 2018, 6 yanvar, s.12 

2.  Рзаева Л. Современная фортепианная музыка Азербайджана. 

Автореферат диссерт .канд. искусствоведения. Ленинград, 1990. 

 

 

 

Mehriban Kerimova 

 

The tradition of playing mugham on the piano 

 

Key words: piano, folk pianism, mugham, “Bayaty-Shiraz” 

The article highlights the performing characteristics of Zaur Aliyev, one 

of the talented pianists who performed folk music and mugham on the piano 

in the 70-80s of the twentieth century. His activities in the ensemble of 

Akhmed Bakikhanov and his achievements in this ensemble were especially 

noted. The article defines and theoretically analyzes the features of Zaur 

Aliyev’s pianism based on his performance of the mugham “Bayaty-Shiraz” 

on the piano. 

 

 

 

Мехрибан Керимова 

 

Традиция исполнения  мугама на фортепиано 

 

   Ключевые  слова: фортепиано, народный пианизм, мугам, 

«Баяты-Шираз». 

В статье освещены исполнительские особенности Заура Алиева – 

одного из талантливых пианистов, исполнявших на фортепиано 

народную музыку и мугамы в 70-80-х годах ХХ века. Особо отмечена 

его деятельность в ансамбле Ахмеда Бакиханова и его достижения в этом 

ансамбле. В статье определяются и теоретически анализируются 

особенности пианизма Заура Алиева на основе исполнения им на 

фортепиано мугама «Баяты-Шираз». 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 317-321 

 

317 

 

              Sevinc Əliyeva 

   Bakı Xoreoqrafiya Akademiyası, 

müəllim 

eliyevasevinc88@mail.ru 

UOT 75.04 

 

MÜSTƏQİLLİK DÖVRÜ AZƏRBAYCAN TƏSVİRİ SƏNƏTİNDƏ  

MÖVZU VƏ BƏDİİ OBRAZ PROBLEMİ 

 

Xülasə: Məqalədə müstəqillik dövrü Azərbaycan təsviri sənətində 

mövzu və bədii obraz problemindən danışılır. Müəllif qeyd edir ki, müasir 

dövrdə təsviri sənətdə mövzu və obraz problemi yeni bədii-estetik 

xüsusiyyətlər əldə etmişdir. Ənənə və müasirlik münasibətlərinin inkişafı ilə 

yanaşı, bu sahədə xeyli dəyişikliklər də özünü büruzə verir. Müasirlik, tarixi 

proseslərin inkişafı bədii mədəniyyətdə yeni mövzuların meydana çıxmasına 

səbəb olmuşdur. Eyni sözləri bədii obraz haqqında demək olar. Müasir 

reallıqlar təsviri sənətdə bədii obrazın yeni cəhətlərinin formalaşmasına təkan 

vermişdir. Mövzu və bədii obraz qarşılıqlı əlaqədə inkişaf edir və bədii 

mədəniyyətin ümumi inkişafına əhəmiyyətli dərəcədə təsir göstərir. 

Açar sözlər: müstəqillik dövrü, təsviri sənət, Azərbaycan incəsənəti, 

mövzu, bədii obraz, incəsənətdə vətənpərvərlik mövzusu. 

  

Müstəqillik dövrü Azərbaycan təsviri sənətində özünü büruzə verən 

aktual elmi məsələlərdən biri də mövzu və obraz problemidir. Mövzu və obraz 

bir-biri ilə sıx əlaqədə olub qarşılıqlı surətdə inkişaf etdirilir. Bir çox hallarda 

mövzu bədii obrazın formalaşmasına, onun müəyyən vizual xüsusiyyətlər 

kəsb etməsinə ciddi təsir göstərir. Öz növbəsində bədii obraz da mövzunun 

inkişafında, müəyyən ideya-bədii keyfiyyətlər qazanmasında əhəmiyyətli rol 

oynayır. Ona görə də bu iki anlayışın qarşılıqlı müstəvidə təhlil edilməsi 

özlüyündə məntiqi təsir bağışlayır. 

Təsviri sənətdə mövzu kompozisiyanın, süjetin ideya-bədii və vizual 

xüsusiyyətlərini şərtləndirir. Mövzular tematik mahiyyət daşıyaraq bədii əsərin 

nəqlediciliyini, tematik istiqamətini müəyyən edir. Qısa estetika lüğətində qeyd 

olunduğu kimi, “mövzu... sənətkar tərəfindən incəsənət əsərində qoyulan və 

müəyyən həyat materialı əsasında aşkara çıxarılan əsas məsələlərin məcmusu, 

əsərin bədii məzmununun mühüm komponentidir” [2, s. 282-283]. Bədii 

mədəniyyətin bütün sahələrində əsərin mövzusu onun mahiyyətinin 

qavranılmasında aparıcı rola malikdir. Təsviri sənət məkan sənətlərinə aid 

olduğundan burada əsərin mövzusu vizual süjet vasitəsilə qavranılır.          

Mövzu kimi bədii obraz da təsviri sənətin mühüm göstəricilərindən 

biridir. Təsviri sənətin məzmun və mahiyyəti, onun bədii-estetik tutumu bədii 

mailto:eliyevasevinc88@mail.ru


Sevinc Əliyeva 

 

318 

 

obraz vasitəsilə öz ifadəsini tapır. Bədii obraz vizual baxımdan əsərin 

kompozisiyasını tamamlayır və onun obrazlılığını özündə təcəssüm etdirir. 

Mövzu və obraz qarşılıqlı əlaqədə inkişaf edərək incəsənət əsərinin bədii 

məzmununu, mahiyyətini, onun kompozisiya tamlığını, süjet ardıcıllığını 

tamamlayır.   

Müasir Azərbaycan təsviri sənətində mövzu və obraz qarşılığı müxtəlif 

bədii üslub və metodlar vasitəsilə öz vizual bədii ifadəsini tapır. Bədii obraz 

həm ənənə və müasirlik müstəvisində, həm də novatorçu təmayüllər, axtarışlar 

vasitəsilə inkişaf etdirilir. Azərbaycan təsviri sənətində bədii obraz şəxsiyyət, 

milli məzmun və xarakter, rəmzlər, folklor motivləri, təbiət lövhələri və digər 

əsas komponentlər üzərində qurulmuşdur. Təsviri sənətdə mövzu və obraz 

sənətkarın dünyagörüşünün təsiri ilə formalaşır və onun sənət görüşlərini əks 

etdirir. 

Təsviri sənətdə mövzu və obraz problemi müxtəlif tədqiqatçılar 

tərəfindən öyrənilmişdir. Nəzəri xarakter daşıyan bu mövzu müxtəlif 

dövrlərdə ayrı-ayrı tədqiqatçıların diqqətini özünə cəlb etmişdir. Vaxtilə sovet 

sənətşünaslığında və fəlsəfəsində Vladimir Razumnı, Anver Zis, Viktor 

Vanslov, Yevgeni Savosnyanov, Andrey Zubov və başqaları bu problem 

estetik müstəvidə xeyli geniş surətdə öyrənilmişdilər. Onların nəzəri görüşləri 

və məqalələrində incəsənətdə bədii obraz problemi də öz əksini tapırdı. Qeyd 

etmək vacibdir ki, mövzu və bədii obraz problemi ədəbiyyatşünaslıqda daha 

dərindən və sistemli şəkildə tədqiq olunmuşdur. Mirzə İbrahimov, Məmməd 

Arif Dadaşzadə, Kamal Talıbzadə, Həmid Araslı, Əli Sultanlı, Azadə 

Rüstəmova, Yaşar Qarayev, İsa Həbibbəyli və başqalarının ədəbi-nəzəri 

görüşlərində ədəbi obraz və qəhrəman problemi xeyli geniş şərh olunub. 

Azərbaycan estetik fikrində bu problem Ziyəddin Göyüşov, Əkbər Ağayev, 

İzzət Rüstəmov, Aslan Aslanov, Ağayar Şükürov və başqalarının diqqətini 

cəlb etmişdir. Sənətşünaslığında isə mövzu və xüsusilə bədii obraz problemi 

Siyavuş Dadaşov, Paşa Hacıyev, Ənvər Yusifoğlu, Nurəddin Həbibov, 

Ərtegin Salamzadə, Rəna Abdullayeva, Telman İbrahimov, Tahir Bayramov, 

Gülrəna Mirzə və başqaları tərəfindən nəzərdən keçirilmişdir. 

Müstəqillik dövrü Azərbaycan təsviri sənətində müxtəlif mövzular özünü 

büruzə verir [5, s. 7]. Onların bir çoxu hələ ötən dövrlərdə incəsənətdə mövcud 

idi və bu gün də rəssamlar həmin mövzulara müraciət edirlər. Bunu obrazlı 

şəkildə “əbədi mövzu” adlandıra bilərik. Belə mövzulardan ana, Vətən, Qarabağ, 

müstəqillik, dövlətçilik və başqalarının adını çəkmək olar. Qeyd edək ki, bir sıra 

mövzular, misal üçün, müstəqillik mövzusu yeni mövzudur və bu mövzu əvvəllər 

olmayıb. Lakin mövzuların formalaşmasında ənənə və müasirlik 

münasibətlərinin rolu güclüdür. Müasir təsviri sənətdə aktuallığı ilə seçilən 

müstəqillik mövzusu tarixən mövcud olmuş vətənpərvərlik mövzusunun 

diferensiallaşmasının, onun müasirləşməsinin təzahürüdür. Göründüyü kimi, 

mövzular inkişaf edir və dəyişir. Mövcud bir mövzu dövrün və ictimai sifarişin 



Müstəqillik dövrü Azərbaycan təsviri sənətində mövzu və bədii obraz problemi 

 

319 

 

tələblərinə uyğun olaraq dəyişə, inkişaf edə bilər və bu, müasir təsviri sənətdə 

özünü çox aydın göstərir.  

Klassik mövzuların müasir dövrdə inkişaf edərək yeni xüsusiyyətlər 

kəsb etməsi məlum həqiqətdir. Misal üçün, klassik dönəmdə geniş yayılmış 

ana mövzusu vətənpərvərlik mövzusu ilə birləşərək özünəməxsus sintez əmələ 

gətirir. Bu, klassik təsviri sənətdə də olmuşdur. Bəllidir ki, övladını cəbhəyə 

yola salan ana obrazı bir çox mədəniyyətlərdə, o cümlədən Azərbaycan təsviri 

sənətində geniş yayılıb. Lakin dövr dəyişdikcə, mövzu da tarixi prosesin və 

hadisələrin inkişafına uyğun olaraq dəyişir. 40-50-ci illər təsviri sənətində 

ananın övladını müharibəyə (Böyük Vətən müharibəsinə) yola salması geniş 

yayılmış mövzulardan idi. Müstəqilik dövrü təsviri sənətində isə bu mövzu 

ananın övladını Qarabağın azad edilməsi uğrunda döyüşə yola salması kimi 

təcəssüm olunur. Bu gün artıq bu mövzu da müəyyən mənada köhnəlmiş, daha 

doğrusu ictimai sifarişə uyğun olaraq yeni məna çalarları kəsb etmişdir. Son 

illərdə rəssamlar, xüsusən gənclər ananın, (atanın, nənənin və s.) Qarabağı 

azad etmiş övladlarını böyük sevinc hissi ilə qarşılamalarını təsvir edirlər və 

bu cəhət həmin mövzuya yeni süjet impulsu daxil etmişdir. 

Mövzuların dövr və ictimai sifariş əsasında korrektə olunması 

incəsənətdə geniş yayılmış hadisədir. XX əsr Azərbaycan təsviri sənətində 

mövzu probleminə nəzər salsaq bunu aydın görüb hiss edə bilərik. Adətən 

ictimai sifariş siyasi və mədəni həyatda baş verən hadisələrin, proseslərin əks-

sədası kimi aşkara çıxır. Bu zaman mövzuya münasibət bu və ya digər 

formada dəyişir. Bu halda mövzu aktuallığını itirə və ya əksinə, daha da aktual 

ola bilər. Bu sırada bədii obrazın da rolu böyükdür.  

Neft mövzusu Azərbaycan bədii mədəniyyətinin “ədəbi” 

mövzularındandır. Lakin bu mövzu daim inkişaf edir və dəyişir. Ötən əsrin 40-

60-cı illərində bu mövzu əmək, zəhmət mövzusu kontekstində reallaşdırırdı. Bu 

gün isə həmin mövzu Azərbaycanın iqtisadi gücü, qüdrəti müstəvisində 

reallaşdırılır və geniş mənada vətənpərvərlik mövzusu ilə birləşir. Bu, müstəqillik 

dövrü Azərbaycan təsviri sənətində mövzunun transformasiyasının, 

diferensiallaşmasının və inkişaf dinamıkasının tipik göstəricisidir.  

Bu dinamikanı göstərmək üçün biz yalnız iki mövzudan – ana 

(məhəbbəti) və neft mövzularından bəhs etdik. Reallıqda belə mövzuların sayı 

xeyli çoxdur. Onların bir-birinə keçərək yeni mövzu variasiyaları əmələ 

gətirməsi imkanları isə bundan qat-qat artıqdır. 

Nəzərdən keçirmək və dəyərləndirmək istədiyimiz ikinci məsələ isə 

obraz problemidir. Yuxarıdakı nümunələrdə mövzunun bu və ya digər 

xüsusiyyətlər kəsb etməsində obrazın böyük əhəmiyyətə malik olduğunu 

aydın surətdə görmək mümkündür. Bədii obraz əsərin tematik mahiyyəti ilə 

sıx əlaqədə inkişaf edir və onun süjet xəttinin formalaşmasında yaxından 

iştirak edir. Tanınmış tədqiqatçı-alim Samirə Mir-Bağırzadənın fikrincə, 

“bədii obraz müəyyən estetik ideal baxımından obyektiv reallığın incəsənətdə 



Sevinc Əliyeva 

 

320 

 

əks olunması formasıdır” [3, s. 150]. Əlbəttə, bu müəyyənləşdirmədə klassik 

sovet estetika məktəbinin ənənələri özünü aydın şəkildə büruzə verir. 

Göründüyü kimi, bədii mədəniyyətdə mövzu və obraz problemi 

cəmiyyətdəki proseslərlə sıx əlaqədə inkişaf edərək dəyişir. Cəmiyyətin 

inkişafındakı müsbət dinamika mövzu və obraza bilavasitə təsir edərək əsərdə 

ideya-bədii əsasın, süjetin, qəhrəmanın fərqli xüsusiyyətlər qazanmasını 

şərtləndirir və ya yeni bədii formalar ərsəyə gətirir [4, s. 272]. Bəzən əksinə 

də olur: cəmiyyətin iqtisadi tənəzzülü, mənəvi deqradasiyası bədii 

mədəniyyətdə ekzistensial əhvali-ruhiyyənin yayılmasına səbəb olur. Vaxtilə 

tanınmış estet Aslan Aslanov yazırdı: “İncəsənətin iqtisadi inkişafla əlaqəsi 

mürəkkəbdir və bu əlaqə həmişə bilavasitə olmur. Sənətin inkişaf tarixində elə 

dövrlərə təsadüf edilir ki, iqtisadi inkişaf zəif olduğu halda incəsənət xeyli 

yüksək inkişaf mərhələsinə çatır və daha sonrakı dövrlər üçün də bir növ 

böyük estetik zövq mənbəyi olur” [1, s. 175]. Alim bu fikri iqtisadi bazanın 

durumuna istinad edərək əsaslandırıb. Əlbəttə iqtisadi durum mühüm şərtdir 

və o, incəsənətin inkişafında böyük rol oynayır. Lakin incəsənəti, konkret 

olaraq məzmun və obrazın inkişaf dinamikasını şərtləndirən digər amillər də 

vardır. Müasir dövr Azərbaycan bədii mədəniyyətində bunlardan ən 

əhəmiyyətlisi 44 günlük müharibədə və daha sonra 1 günlük antiterror 

əməliyyatında qazanılan böyük zəfərlərdir. Bu möhtəşəm hadisə cəmiyyətin 

bütün sahələrinə, o cümlədən bədii mədəniyyətə təsir göstərərək böyük ruh 

yüksəkliyi yaratmış, təsviri sənətdə yeni mövzu və obrazların meydana 

çıxmasına tarixi-bədii zəmin yaratmışdır.    

 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Aslanov A. Estetika aləmində / B: Yazıçı, - 1987. – 248 s.  

2. Qısa estetika lüğəti / tərtib edəni və redaktoru Ə. Ağayev. B: - Azərbaycan 

Dövlət Nəşriyyatı.- 1970. – 464 s. 

3. Mir-Bağırzadə, S. A. Etika və estetika. Dərslik. / B: Füyuzat, – 2022. – 160 s. 

4. Савостьянов Е. И. Эстетическая природа советского изобразительного 

искусства. Москва: Изобразительное искусство. – 1983. – 302 с. 

5. Шамили, Э. Ф. Арт-стратегия. Актуальный инвариант 

формообразования. Б: - 2020. – 192 с.   

 

 

 

 

 



Müstəqillik dövrü Azərbaycan təsviri sənətində mövzu və bədii obraz problemi 

 

321 

 

Sevinj Aliyeva 

 

The problem of theme and artistic image in the fine arts of 

Azerbaijan during the period of independence 

 

Key words: period of independence, fine arts, Azerbaijani art, theme, 

artistic image, patriotic theme in art. 

The article talks about the problem of theme and artistic image in the 

fine arts of Azerbaijan during the period of independence. The author notes 

that the problem of theme and image in modern fine art has acquired new 

artistic and aesthetic features. In addition to the development of art in the 

plane of tradition and modernity, there are many changes in this area. 

Modernity and the development of historical processes have led to the 

emergence of new themes in artistic culture. The same can be said about 

the artistic image. Modern realities have led to the formation of new 

features in the nature of the artistic image. The theme and the artistic image 

develop in conjunction and significantly influence the overall development 

of the artistic culture of our time. 

                                               

 

 

                   Севиндж Алиева 

 

Проблема темы и художественного образа в изобразительном 

искусстве Азербайджана периода независимости 

 

Ключевые слова: период независимости, изобразительное 

искусство, азербайджанское искусство, тема, художественный образ, 

патриотическая тема в искусстве. 

В статье говорится о проблеме темы и художественного образа в 

изобразительном искусстве Азербайджана периода независимости. 

Автор отмечает, что проблема темы и образа в современном 

изобразительном искусстве приобрела новые художественно-

эстетические черты. Помимо развития искусства в плоскости традиции 

и современности, в этой области есть и много изменений. 

Современность, развитие исторических процессов привели к появлению 

новых тем в художественной культуре. То же самое можно сказать и о 

художественном образе. Современные реалии привели к формированию 

новых особенностей в характере художественного образа. Тема и 

художественный образ развиваются во взаимосвязи и существенно 

влияют на общее развитие художественной культуры современности.



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

SƏNƏTŞUNASLIQ                                                    Volume 24  №1 2024 322-328 

 

322 

 

Elnarə Həsənova 

Ü.Hacıbəyli adına Bakı Musiqi Akademiyası  

baş müəllim, dissertant  

m.elnara@rambler.ru  

UOT 78.072.2 

 

RAFİQ QULİYEVİN ELMİ İŞLƏRİ HAQQINDA 

 

Xülasə: Məqalədə Azərbaycanın Əməkdar incəsənət xadimi, professor  

Rafiq Quliyevin “Fikrət  Əmirovun mahnı və  romansları” elmi işi təhlil edilir. 

Təhlil  olunan  əsərlərdə  fortepiano partiyasının  vacibliyinin  Rafiq Quliyev 

tərəfindən dərk edilməsi  vurğulanır, belə ki,  Fikrət Əmirovun  əsərlərinin  

melodik gözəlliyi ilə yanaşı,onların instrumental sahəsi də əhəmiyyətlidir. 

Rafiq Quliyevin fikrincə, fortepiano partiyasının rolu Fikrət Əmirovun mahnı 

və romanslarının janr vektorlarının və musiqi ifadəliliyinin 

gücləndirilməsində özünü  göstərir.  

Açar sözlər: fortepiano, mədəniyyət, musiqi, pianoçu, yaradıcılıq, lad. 

 

Rafiq Quliyevin elmi işlərində onun araşdırdığı əsərlərin musiqili-

ifadəli, dramaturji, semantik məzmununun dərk edilməsi  əksini tapmışdır. 

Azərbaycan professional musiqisində XX əsrin 70-ci illəri yeni 

tendensiyalarla əlamətdar olmuşdur. Bunlar İttifaqın  bədii  mədəniyyəti konteksti 

ilə  üst-üstə düşür. Bu tendensiyalar  “lirik kantilena quruluşlu aydın melodikalı, 

çox vaxt yüksək-romantik ruhlu çoxsaylı əsərlərin yaranması ilə fərqlənirdi, özü 

də  bu əsərlər belə yazı  üslubunu yorulmadan  inkar edən bəstəkarlara  aid idi” 

[6, s. 5]. 

 Bu baxımdan, zənnimizcə, Rafiq Quliyevin Fikrət Əmirov 

yaradıcılığına  müraciət etməsi təsadüfi deyildi. Ona görə də Rafiq Quliyevin 

“Fikrət Əmirovun  mahnı və romansları” adlı elmi işinə müraciət edək [4]. 

 Rafiq Quliyevin mahnı və romansları təhlil etməsi əsərlərin musiqi 

ifadə  vasitələrinin vacibliyinin anlanılmasını təsdiqləyir. Həssas musiqiçi 

kimi, Rafiq Quliyev öz işində Fikrət Əmirovun vokal yaradıcılığının əsas 

parametrlərini göstərmişdir: “melodik yazının parlaqlığı, emosional yüksək 

tonlu melodiyanın   ünsiyyətliliyi bəstəkarın  musiqili üslubunun ən xarakter 

cəhətidir” [4, s.1]. 

Bir pianoçu kimi Rafiq Quliyev təhlildə hər şeydən əvvəl, aşağıdakı   

faktorları  müəyyənləşdirdi: 

-obrazlılıq; 

-tematizm; 

-fakturanın tipi. 



Rafiq Quliyevin elmi işləri haqqında 

 

323 

 

Özünün elmi işlərində Rafiq Quliyev xrestomatik yanaşmaya riayət 

etmir, özünün müəllif təsnifat parametrlərini irəli sürür. Belə ki, Fikrət 

Əmirovun vokal lirikasını təsdiq edərək diaxroniya prinsipindən uzaqlaşır, 

əsərləri janr-tipologiyası  nöqteyi-nəzərindən  araşdırır. 

Beləliklə,  Fikrət Əmirovun mahnılarının təsnifatı belə aparılır: 

1. Xalq, yəni ilkin janrlarla  bilavasitə bağlı olan mahnılar; 

2. Mədh-mahnılar, himnlər  

3. Vokal lirika [4, s.2]. 

 Qeyd etmək lazımdır ki, Fikrət Əmirovun vokal lirikasının təhlilində  

Rafiq Quliyev milli musiqi dili və Avropa professionalizminin 

ümuməhəmiyyətli əlamətlərinin  sintezinin vacib tərəflərini göstərir. Rafiq 

Quliyevin bu elmi işində   çıxış edən  təhlil prinsipi  bütün əsərlərin tədqiqində 

qorunur. Rafiq Quliyev Fikrət Əmirovun  fərdi  üslubunu milli obrazların 

təfsirində  göstərir. 

Rafiq Quliyev bəstəkarın musiqi dilinin ifadəliliyinin xüsusiyyətlərini  

çox dəqiq qeyd edir. Məsələn,  parlaq təzadın eyni vaxtda fəaliyyəti zamanı 

emosional  ifadənin  vəhdəti, səslənmə və simmetriya. 

Rafiq Quliyev pianoçu kimi  Fikrət Əmirovun vokal yaradıcılığını təhlil 

edərək bəstəkarın üslubunun elə cəhətlərini vurğulayır ki, təfsirin doğru 

yönümünə  kömək edir: “... melodiyanın iki olduqca vacib tərəfinə - intonasiya 

tipinə və melodik hərəkətin  xarakterinə  diqqət vermək lazımdır” [4, s.3]. 

Daha sonra “İntonasiyanın hökmran tipi  kimi burada bir səsdən  “təkan  

alma prinsipi” çıxış edir. Xalq musiqisi üçün tipik olan oxunma priyomu ilə 

zənginləşən prinsip vokal melodiyaya təkcə xüsusi əhəmiyyət vermir, həm də  

onun sonrakı açılışı üçün “təkan”; stimul olur [4, s.3]. 

Sözsüz,  söhbət vokal melodikadan gedir, lakin prinsipin təsviri 

pianoçunun  təfəkkürünə  xasdır. 

Fikrət Əmirovun işləməsində mərasim mahnılarını təhlil edərək Rafiq 

Quliyev milli ifadəliliyin ən spesifik musiqi komponentlərini qeyd edir. 

Bunları sadalayaq: 

1. Mahnının başlanğıcı “zirvə-mənbə”dir; yəni musiqili obrazın  

diapazonunun ən yüksək  səsi; 

2. “zirvə-mənbə”nin lad  dayaq kimi əhəmiyyəti; 

3. Açıq frazaların, yəni sıçrayışların ifadəsi iri uzunluqlar vasitəsilə  

verilir, doldurma, yəni aşağı enən  frazalar xırda  uzunluqlarla verilir; 

4. Azərbaycan xalq  musiqisində olan  simmetriya qanunlarının  

istifadəsi; 

5. Tematizm  və formatəşkilində  lad strukturunun üstünlüyü. 

Rafiq Quliyev Fikrət Əmirovun yaradıcılığında bəstəkarın belə bir üslub 

xüsusiyyətini qeyd edir: forma təşkilinin fərdiliyi və ənənəviliyi onun bir çox 

əsərlərində özünü göstərir. Təhlildə pianoçunun elmi təfəkkürü özünü parlaq 

nümayiş etdirir. Belə ki, Azərbaycan bəstəkarlarının yaradıcılığında təkrar və 



Elnarə Həsənova 

 

324 

 

variantlıq  kimi prinsiplər vurğulanır. Belə bir nümunəni verək. Rafiq Quliyev 

yazır: “Böyük planda mahnı – özünəməxsus mürəkkəb ikihissəli - AB tipli  

kompozisiyanı təmsil edir. Lakin mürəkkəb formaların ən əsas xüsusiyyəti 

kimi obrazlı-janr, tematik, ladtonal və metroritmik təzadlı-qarşıdurmaların 

çıxış etdiyi  bu tipli Avropa homofon formalardan fərqli olaraq Fikrət Əmirov 

mahnısının strukturu təzad prinsipini saxlayaraq, bununla bərabər, tipik xalq, 

bənd-nəqarətdir. Bununla belə, mahnının formasının açılışında həlledici rolu – 

xalq musiqisində də olduğu kimi, lad musiqili formatəşkilinin  bütün  prosesini 

idarə edir” [4, s.4]. 

Fikrət Əmirovun mahnı və romanslarının  musiqi dilinin  bütün  tərkib 

hissələrini  araşdıraraq Rafiq Quliyev lad  komponentlərinə, həmçinin, 

bəstəkarın  zərif intonasiya   nüanslarına xüsusi diqqət ayırır. 

Azərbaycan bəstəkarlarının əsərlərini dərindən hiss edən peşəkar 

pianoçu kimi,  Rafiq Quliyev  “Toy mahnısı”nın  təhlilində bir tərəfdən, həm  

homofon-hormonik üslubun musiqi vasitələrini – harmoniyanın 

dominantlığının,  plaqallığının, digər tərəfdən, Azərbaycan xalq  musiqisinə 

xas olan  lad-intonasiya  nüansları   qeyd edir. Məsələn, diatonik havaların  

kiçik sekundalı  intonasiyalarla  kəskinləşməsi Rafiq Quliyevin təhlilində 

“dominant basın VII pillənin üçsəsliyi ilə birləşməsindən yaranan 

polifunksional strukturlara” xüsusi diqqət verilir, “bunlar da,  öz növbəsində, 

tonika ilə birgə elə həmin  yarımton  münasibət yaradır” [4, s.5]. 

Fikrət Əmirovun mahnı və romanslarının təhlilində Rafiq Quliyev  

Azərbaycan xalq musiqisinin dərin qanunauyğunluqlarını aşkarlayır. Belə ki, 

invariantlılığın  ladinkişafının  korrelyasiyaları çox dəqiq açılır. 

Belə korrelyasiyalarının  vacib mərhələləri  açıqlanır: 

-ilkin qısa model, forma təşkili üçün  bu modelin əhəmiyyəti; 

-ilkin modelin əhəmiyyətli, parlaq yenilənməsi lad qarşıdurmasının 

parlaqlığına əsaslanır; 

-bu proses  nəticəsində  refrenliyin yaranması; 

-ifadə gücünə görə bu və ya digər variantın inkişafının differensiasiyası. 

Rafiq Quliyevin  intellekti özünü Fikrət Əmirovun  mahnı  və 

romanslarının təhlilində çox şeydə göstərir. Belə ki,  “Bayram mahnısı”nın 

təhlilində  Rafiq Quliyev maraqlı janr məzmunlu detalları qeyd edir. O yazır: 

“Həyat eşqi daimi mövzusu ziyafət mahnı janrında  təcəssüm olunur” [4, s.9]. 

Bununla belə, o, vokal partiyada və fortepianonun partiyasında müxtəlif  

metrikanın əhəmiyyətini qeyd edir. 

Pianoçu kimi Rafiq Quliyev vacib xüsusiyyəti göstərir: formanın  

sezuralılığı, onun vektorluğu fortepiano fakturasının dəyişməsi ilə  müəyyənləşir. 

Rafiq Quliyevin apardığı təhlil lirikliyin qradasiyalarına onun necə  

differensiasiyalı yanaşdığını  göstərir. Onun xarakteristikalarında  lirika həm 

“lirik özünüifadə... mənəvi açıqlıq, həyat hissinin  tamlığı, varlığa sevinc 

hissi” kimi  təqdim olunur” [4, s.13]. Fikrət Əmirovun mahnı və 



Rafiq Quliyevin elmi işləri haqqında 

 

325 

 

romanslarında portret  xarakteristikaların  dəqiqliyi də  lirik  başlanğıcın  dərk 

edilməsi ilə bağlıdır. 

Rafiq Quliyev musiqi erudisiyasının böyük spektrinə malik idi. Məhz 

intellekt, bilik hesabına o,asanlıqla  müqayisələr aparır, ən əsası isə təhlil 

etdiyi  musiqinin bu və ya digər xüsusiyyətlərini  dəqiq və düzgün xarakterizə 

edirdi. 

Fikrət Əmirovun əsərlərinin  təhlilinin   bütün mərhələlərində  Rafiq 

Quliyev Avropa professionalizminin  ümuməhəmiyyətli  kateqoriyalarının  və 

milli musiqi dilinin özünəməxsusluğunun sintez cəhətlərini göstərir. Belə ki, 

“Sən mənim baharımsan” mahnısının təhlilində  bəndli xalq formasının valsla 

sintezinin xüsusiyyətləri aşkarlanır. Rafiq Quliyev  milli poeziyanın 

xüsusiyyətlərinə və fortepiano müşayiətinin mürəkkəb akkord fakturasına 

tabe olan melodiyanın plastikliyini dəqiq bölür. 

Bu mahnının təhlili Rafiq Quliyev düşünən elmi fikrini xarakterizə edir. 

Fortepiano  partiyasının  rolunu və  əhəmiyyətini göstərməyə çalışaraq Rafiq 

Quliyev onun pianizmini, genişliyini və ifadə  gücünü qeyd edir. Burada 

registr təzadlarının rolu vurğulanır. 

Musiqi ifaçılığının estetikasını araşdırarkən  Y.İ.Milşteyn  yazırdı:”Əsl 

bədii ifa bacarıq, aydın təsəvvür, düşüncə və təxəyyül tələb  edir. Biz  özümüz 

də anlamadığımızı  düşüncəli şəkildə çatdıra bilmərik. Əsərin üslub 

xüsusiyyətlərini, onun xarakter növ cəhətlərini bilmədən, hiss etmədən onu 

yaxşı ifa etmək çətindir” [5, s.5]. 

Fikrət Əmirovun mahnı və romanslarının  təhlili göstərir ki, bu həqiqət 

(yuxarıda  göstərilən) vokal əsərlərdə fortepianonun  roluna da aiddir. 

Fikrət Əmirovun əsərlərinin təhlilində ifaçılıq  təfsiri üçün  aktual olan  

musiqi mətninin vacib xüsusiyyətlərini qeyd edir. Burada musiqiçinin  yüksək  

peşəkarlıq  keyfiyyətləri əksini  tapır. Belə ki, “Laylay” mahnısının  təhlilində 

Rafiq Quliyevi, hər şeydən əvvəl, əsərin məzmunlu tərəfi: melizm, emosional 

tonus, lirika kimi xüsusiyyətlər  maraqlandırır. Bundan əlavə, xalq 

nümunələrinin  monizmi, yəni tamın vahid özəkdən yetişməsi, ornamentallıq 

“Laylay”ın musiqisinə məxsus  təkrarsız  gözəllik  verir. 

Əsərin ifadəliliyinin ağırlıq mərkəzi çox vaxt instrumental sahəyə, yəni  

fortepiano  partiyasına  keçirilir 

Fikrət Əmirovun mahnılarının daxili janr çoxcəhətliliyini  araşdırarkən  

Rafiq Quliyev Fikrət Əmirovun əsərlərinin janr vektorlarını gücləndirən 

fortepiano partiyasının  rolunu  differensiasiya proseslərində  qeyd edir. 

Fikrət Əmirovun mahnı və romanslarının təhlilində Rafiq Quliyev  

fortepiano müşayiətinin funksiya, əhəmiyyət, xüsusiyyətlərinə daima 

müraciət edir. Təhlildə praqktiki olaraq mətnin bütün tərkib hissələri 

açıldığına görə fortepiano müşayiətinin rolunun xarakteristikası  əsərin vokal  

və instrumental qatlarının  qarşılıqlı  əlaqəsinin  vacib  probleminə çevrilir. 



Elnarə Həsənova 

 

326 

 

Hətta, “xalq mahnı nümunələrinə maksimal yaxın olan “Toy 

mahnısı”nda Rafiq Quliyev fortepianonun rolunu mahnının obrazlı  

məzmununu  gücləndirən və zənginləşdirən  qismində baxır. 

Rafiq Quliyev, həmçinin, Fikrət Əmirovun  fortepiano üslubu üçün tipik 

olan cəhətləri də qeyd edir. Belə ki, məhz fortepiano partiyası emosional 

tonusu zənginləşdirərək bayram kontekstli funksiya yerinə yetirir. Burada  

Rafiq Quliyev  parlaq-koloristik başlanğıca xüsusi əhəmiyyət verir. 

Azərbaycan xalq musiqisi mühitində yetişən musiqiçi kimi o, Fikrət 

Əmirovun əks etdirməyə çalışdığı xalq çalğı alətlərinin tembrlərini  

differensiasiya edir. 

Xalq musiqisinin ilkin  janrlarına aid etdiyi digər “Laylay” mahnısında 

Rafiq Quliyev fortepiano partiyasını, mən deyərdim, janrın tanınması  

xarakteristikasında göstərir. Söhbət, “beşiyin yellənməsi ilə assosiasiya 

doğuran fortepiano  müşayiətinin  fakturası”haqqındadır [4, s.5]. 

Rafiq Quliyevin fikrincə, məhz “Laylay” mahnısının fortepiano  

müşayiəti belə sadə janr əsasında fantastik məzmunun  cizgilərinin olduğu 

musiqi əsərlərinə uyğun əsərə transformasiya edir. Burada ifadəli funksiyanı 

fortepianonun  ostinat  fonu da oynayır, mahnının əsas  aurasını yaradır. 

“Layla”da fortepiano partiyası, Rafiq Quliyevin fikrincə, dramaturji 

funksiyaya  da malikdir, belə ki, mahnının  sonunda tamın  məzmununu 

yekunlaşdırır. 

“Azərbaycan” mahnısında da fortepianonun  partiyası  ifadəlidir. Mahnı, 

Rafiq Quliyevin təsnifatına görə, mədh-mahnılara daxildir. Mahnının ilk 

xanələrindən emosional ruh  yüksəkliyi, bayramsayağılıq   fortepiano  

partiyasında  yaradılır. 

Rafiq Quliyev təhlildə musiqi mətninin  elə xüsusiyyətlərini qeyd edir ki,  

bunlar məhz  pianoçu üçün  vacibdir. Məsələn,  Fikrət Əmirov mahnı və 

romansların  tədqiqində Rafiq Quliyev fortepiano  partiyasının  ifadə gücünü  

mütəmadi  qeyd edir. Belə ki,  “Reyhan”  mahnısının  təhlilində Rafiq Quliyev 

pauza  priyomu haqda yazır: “Fortepiano  partiyasında məhz punktir ritmlə  

mürəkkəbləşmiş  bu priyom  melodiya üçün  ifadəli fona çevrilir” [4, s.17]. 

Fikrət Əmirovun “Cəfər Cabbarlının portreti” adlı romansının  təhlilində  

musiqi mətni dərin diqqətlə verilir, burada  Rafiq Quliyev  ballada, marş və  

himnin sintezini vurğulayır. Bu sintezdə o, sintez vektorunun  cəmləşdiyi 

xüsusi rolunu qeyd edir. Fortepiano partiyasının aktivləşməsi, Rafiq Quliyevin 

fikrincə, fortepianonun fakturasının romansın obrazının ağırlıq mərkəzi kimi 

xidmət göstərməsindədir. 

Rafiq Quliyevin fikrincə,  Fikrət Əmirovun   mahnı və  romanslarında 

məhz instrumental başlanğıcın rolu mahnı janrının psixologizasiyasına, onun 

dramatikləşməsinə, mətnin məna  əhəmiyyətinin  güclənməsinə  kömək edir. 

Vokal və fortepiano partiyasının  qarşılıqlı  əlaqəsini  müşahidə  edərək  

Rafiq Quliyev bu əlaqələrin maraqlı qanunauyğunluqlarını aşkarlayır. Belə ki, 



Rafiq Quliyevin elmi işləri haqqında 

 

327 

 

məsələn,  fortepiano partiyasında  melodik  variantlıq faktura ifadəliliyi ilə  

uzlaşır. Belə  parlaq  nümunə “Kor ərəbin mahnısı”nda  nümayiş olunur. 

Rafiq Quliyevin elmi əsərlərində onun  professional dünyagörüşünün 

əsas  cəhəti – hər bir bəstəkara və əsərə fərdi yanaşması özünü göstərir. Belə 

ki, ifa edilən  əsərlərin  üslub xüsusiyyətlərini yalnız dərk edərək  pianoçu 

nailiyyət  qazanır. 

 Rafiq Quliyevin elmi işləri sübut edir ki, hər şeydən öncə, tədqiqata  

başlarkən o, əsərini həsr etdiyi bu və ya digər bədii şəxsiyyətin predmetini və  

yaradıcılığını öyrənir. 

Fikrət Əmirovun vokal yaradıcılığını tədqiq edərək  Rafiq Quliyev  hesab 

edir ki,  bəstəkarın məhz mahnı və romanslarında  onun  yaradıcılıq üslubunun 

vacib parametrləri kristallaşmışdır. Fikrət Əmirovun  məhz vokal lirikası 

bəstəkarın  musiqi dilinin formalaşdığı başlanğıc əsas baza olmuşdur. Bunu 

bəstəkarın opera, instrumental  yaradıcılığı təsdiq edir. 

 

 

 

 

Ədəbiyyat: 

 

1. Абаскулиева  Л.Г. Основные  тенденции формирования и развития  

азербайджанской профессиональной фортепианной культуры. 

Автореферат диссертации на соискание уч.степени 

канд.искусствоведения. Баку, 2005, 28 с. 

2. Абасова Э.Г., Касумов К.А. Очерки музыкального искусства 

советского Азербайджана. Баку, Элм, 1970, 178 с. 

3. Атакишиев Р. И. Статьи. Воспоминания, Материалы. Баку, Нагыл 

еви, 1999, 154 с. 

4. Кулиев Р.И.Песни и романсы Фикрета Амирова. Архив Бакинской 

Музыкальной Академии им. У.Гаджибекова. 

5. Мильштейн Я.И.Вопросы теории и истории исполнительства. 

М.Советский композитор. 1983, 266 с. 

6. Раабен Л. Новое в советской музыке 70-х годов. – Современные 

проблемы советской музыки. Сб. статей. Советский композитор, 

1983, с.5-36. 

7. Сеидов Т.М. Азербайджанская фортепианная культура ХХ века: 

педагогика, исполнительство и композиторское творчество. Баку, 

Азернешр, 2006, 272 с.  

 

 

 

 



Elnarə Həsənova 

 

328 

 

Elnara Hasanova 

 

On the scientific works of Rafik Kuliyev 

 

Keywords: Piano, culture, music, pianist, creativity, mode. 

This article analyzes the scientific work of the distinguished Azerbaijani 

artist and professor Rafik Kuliyev, titled "Songs and Romances of Fikret 

Amirov." Emphasis is placed on Rafik Kuliyev's understanding of the 

importance of the piano part in the analyzed compositions, as alongside the 

melodic beauty of Fikret Amirov's works, the instrumental aspect is also 

significant. According to Rafik Kuliyev, the role of the piano part lies in 

strengthening the genre vectors and musical expressiveness of Fikret Amirov's 

songs and romances. 

 

 

 

 

 

Эльнара Гасанова 

 

О научных работах Рафика Кулиева 

 

Ключевые слова. Фортепиано, культура, музыка, пианист, 

творчество, лад. 

В данной статье анализируется научная работа заслуженного 

деятеля искусств Азербайджана, профессора Рафика Кулиева «Песни и 

романсы Фикрета Амирова». Подчеркивается понимание Рафика 

Кулиева важности партии фортепиано в анализируемых произведениях, 

поскольку наряду с мелодической красотой произведений Фикрета 

Амирова значимч и инструментальная сфера. По мнению Рафика 

Кулиева роль партии фортепиано заключается в усилении жанровых 

векторов и музыкальной выразительности песни и романсов Фикрета 

Амирова. 



ŞÖBMA                                 İSSN  2311-5777  

Memarliq Tarixi və  Nəzəriyyəsi,  Abidələrin Bərpasi   Volume 24  №1 2024 329-337 

 

329 

 

Şahmar Balakişiyev 

AzMİU, Memarlıq konstruksiyaları və  

abidələrin bərpası kafedrası, magistr, 

slayihe@mail.ru 

UOT 72.033 

 

QƏRBİ AZƏRBAYCANIN MEMARLIQ İRSİ 

 

Xülasə:  Məqalə, mədəni təsirlərin unikal qarışığı və tarixi əhəmiyyəti 

ilə tanınan Qərbi Azərbaycanın zəngin memarlıq irsini araşdırır.  Əsas 

memarlıq obyektlərinin təfərrüatlı tədqiqi yolu ilə tədqiqat qədim dövrlərdən 

müasir dövrə qədər ərazidə təmsil olunan müxtəlif üslubları və tarixi dövrləri 

vurğulayır. Həm tarixi təhlillərdən, həm də çöl müşahidələrindən istifadə edən 

məqalədə fars, türk və rus da daxil olmaqla müxtəlif mədəniyyətlərin bölgənin 

memarlığına təsirindən bəhs edilir.  O, həmçinin şəhərsalma və ətraf mühit 

amilləri qarşısında bu memarlıq sərvətlərinin qorunması ilə bağlı problemləri 

həll edir.  Tapıntılar bölgənin keşməkeşli tarixini və mədəni zənginliyini əks 

etdirən memarlıq üslublarının mürəkkəb qobelenini ortaya qoyur. Məqalə 

Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsinin dərk edilməsini və qiymətləndirilməsini 

artırmaq üçün qorunub saxlanılması və gələcək tədqiqatlar üçün tövsiyələrlə 

yekunlaşır. 

Açar sözlər: Qərbi Azərbaycan, memarlıq irsi, mədəni təsirlər, tarixi 

təhlil, qorunma, şəhərsalma. 

 

Giriş: Memarlıq irsinin öyrənilməsi bölgənin mədəni, tarixi və sosial 

quruluşuna bir pəncərə kimi xidmət edir.  Zəngin tarix və mədəniyyət portreti 

olan Qərbi Azərbaycan bu cür kəşfiyyatlar üçün maraqlı nümunə təklif edir.  

Həmçinin məqalə, sivilizasiyaların qovuşduğu yerin sübutu kimi dayanan 

Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsini araşdırmağa çalışır. Tarixən Qərbi 

Azərbaycan qədim fars və osmanlı təsirlərindən tutmuş daha yeni rus və sovet 

dövrlərinə qədər imperiyaların və mədəniyyətlərin kəsişmə nöqtəsi olub. 

Unikal əlverişlilik üslub və ənənələrin qarışığı ilə seçilən müxtəlif memarlıq 

mənzərəsi ilə nəticələndi.  Bölgənin bina və tikililəri təkcə fiziki tikililər deyil;  

onlar əsrlər boyu ərazini formalaşdıran tarixi hekayələrin və mədəni 

mübadilələrin təcəssümüdür. 

Bununla belə, bu zəngin memarlıq irsi çətinliklərlə üzləşir.  Sürətli 

urbanizasiya, ətraf mühit amilləri və hərtərəfli konservasiya səylərinin olmaması 

bu tarixi strukturların qorunub saxlanmasını təhlükə altına alır.  Bunları nəzərə 

alaraq tədqiqatımız Qərbi Azərbaycanın memarlıq zinət əşyalarını 

sənədləşdirmək və təhlil etmək, onların tarixi əhəmiyyətini və qorunub 

saxlanmasının təcili ehtiyacını vurğulamaq məqsədi daşıyır. Məqalə bölgənin 



Şahmar Balakişiyev 

 

330 

 

memarlıq tarixinə ümumi baxış verəcək, müxtəlif mədəni və tarixi dövrlərin onun 

memarlığına təsirini araşdıracaq və bu strukturların hazırkı vəziyyətini müzakirə 

edəcəkdir.  Məqsəd təkcə bu memarlıq irsi haqqında bilikləri qorumaq deyil, həm 

də onu daha dərindən dərk etmək və qiymətləndirmək, gələcək nəsillər üçün 

qorunmasını təmin etməkdir. 

Kəşfiyyat bölgənin memarlıq təkamülünün dərindən nəzərdən keçirilməsi 

ilə başlayır, onun köklərini qədim zamanlardan müasir dövrə qədər izləyir.  Biz 

Qərbi Azərbaycanın memarlıq müxtəlifliyini təmsil edən əsas tikililəri, İslam 

memarlığının təsirinə məruz qalmış möhtəşəm saray və məscidlərdən tutmuş 

Sovet dövründən qalma daha sərt binalara qədər araşdırırıq. Tikililərin hər biri 

təkcə bədii və memarlıq cəhətlərindən deyil, həm də bölgəni formalaşdıran 

ictimai-siyasi dəyişikliklərdən bəhs edir [1,s.44]. 

Məsələn: Füsunkar memarlıqla inşa edilmiş orta əsrlər Səfəvilər dövrünə 

aid Məscid kompleksi Bu cür nümunələrdən bir çox mənbələrimizdə rast gəlmək 

olar həmçinin, Qərbi Azərbaycan İcmasının mənbələrində. 

Qərbi Azərbaycan memarlığını qeyd edərkən, həm də qeyri-maddi 

elementləri - memarlıq üslublarına və tikinti texnikasına təsir göstərmiş 

mədəni təcrübələri, ritualları və ənənələri nəzərə almaq lazımdır.  Nəzərə 

alınan elementlər Qərbi Azərbaycan xalqı və onların tikilmiş mühiti arasında 

simbiotik əlaqəyə daha dərindən nəzər salır. Metodologiyamız müxtəlif 

memarlıq obyektlərinə səfərlər və yerli ekspertlər, tarixçilər və sakinlərlə 

müsahibələr daxil olmaqla, tarixi tədqiqatları sahə tədqiqatları ilə birləşdirir.  

Tədqiqat yanaşması bu strukturların təkcə estetik aspektlərini deyil, həm də 

funksional və ictimai rollarını hərtərəfli başa düşməyə imkan verir. Məqalənin 

məqsədi təkcə akademik deyil. Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsini tanımaq 

və qorumaq üçün mühafizəçiləri, siyasətçiləri və beynəlxalq ictimaiyyəti 

fəaliyyətə çağırır. Bölgənin memarlıq əzəmətini işıqlandırarkən, insan 

yaradıcılığına və möhkəmliyinə dair bu vəsiyyətlərin dünyamızı 

Şəkil1. İrəvanda Sərdar məscidi, 1510-cu il 



Qərbi Azərbaycanin memarliq irsi 

 

331 

 

zənginləşdirməyə davam etməsini təmin edərək, onların qorunub saxlanılması 

istiqamətində səyləri ilhamlandırmağa ümid edirik. 

Məqalədə qədim və orta əsrlərə aid tikililəri araşdıraraq Qərbi 

Azərbaycanda ilkin memarlıq təsirlərini araşdırır.  Biz yerli ənənələrin Şərq 

və Bizans imperiyalarının təsiri ilə necə birləşdiyini və fərqli bir memarlıq dili 

yaratdığını araşdırırıq.  Əsas nümunələr arasında Bakıda İslam və Şərq 

memarlıq üslublarını əks etdirən Qız Qalası və Şirvanşahlar Sarayını 

göstərmək olar. 15-20-ci əsrin əvvəllərində Osmanlı və Fars imperiyalarının 

bölgə memarlığına təsiri təhlil edilir.  Biz dövrün məscidlərində və ictimai 

binalarında görünən yeni üslubların və tikinti texnikasının tətbiqini müzakirə 

edirik. Müzakirə seqmenti məscidlərə, mədrəsələrə və dini komplekslərə 

diqqət yetirərək, onların günbəzlər, minarələr və mürəkkəb çini işləri kimi 

memarlıq xüsusiyyətlərini vurğulayır.  Vurğulanan strukturlarda din və 

sənətin necə qarışdığını təhlil edirik [2,s.69]. 

 Biz şəhər məkanlarının, ticarət binalarının, karvansarayların və yaşayış 

memarlığının inkişafını araşdırır, sosial və iqtisadi ehtiyaclara cavab olaraq 

memarlıq dizaynlarının təkamülü tədqiq edirik. Sovet dövründəki memarlıq 

dəyişikliyindən bəhs edilir, burada əsas diqqət modernist və brutalist 

üslubların tətbiqinə yönəldilir.  Bu dövr yaşayış bloklarında və ictimai 

binalarda göründüyü kimi ənənəvi estetikadan əhəmiyyətli dərəcədə 

uzaqlaşdı. Tarixi yerlərə şəhər inkişafının təzyiqləri araşdırılır.  Biz şəhərlərin 

genişlənməsinin və müasir tikintinin tarixi əraziləri necə zəbt etdiyini və 

memarlıq irsinin itirilməsinə səbəb olduğunu müzakirə edirik. 

 İqlim dəyişikliyi və çirklənmə kimi ətraf mühit amillərinin qədim 

tikililərin qorunmasına təsiri təhlil edilir.  Buraya materialların deqradasiyası və 

davamlı qorunma üsullarına ehtiyacın müzakirəsi daxildir. Mövcud qorunma 

siyasətlərinin və onların effektivliyinin icmalı təqdim olunur.  Biz həmçinin 

beynəlxalq təşkilatların və yerli icmaların təbiətin mühafizəsi səylərində rolunu 

araşdırırıq.Həmçinin bölməmizdə Qərbi Azərbaycanın görkəmli memarlıq 

Şəkil 2. İrəvanda Müəllimlər seminariyasının binası, 

XIX əsr 



Şahmar Balakişiyev 

 

332 

 

obyektlərinin ətraflı nümunələri təqdim olunur.  Hər bir nümunə araşdırmasına 

tarixi kontekst, memarlıq təhlili, cari vəziyyət və konservasiya səyləri və ya 

çətinliklər daxildir. Nəticələr əsasında daha yaxşı qorunma siyasəti və təcrübələri 

üçün tövsiyələr təklif olunur.  Buraya müasir ehtiyacları irsin qorunması ilə 

balanslaşdıran davamlı inkişaf üçün təkliflər daxildir. 

 Biz Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsinin həm bu ərazilərin 

qorunmasına, həm də yerli iqtisadiyyata fayda gətirərək təhsil məqsədləri və 

davamlı turizm üçün necə istifadə oluna biləcəyinidə araşdirmamıza daxil edə 

bilərik. Qərbi Azərbaycanın memarlıq səyahəti qədim dövrlərdən başlayır.  

Şərqlə Qərb arasında beşiyi olan bölgə sivilizasiyaların ərimə qazanına 

çevrildi - hər biri öz memarlıq mənzərəsində silinməz iz buraxdı.  Ərazinin 

İslamdan əvvəlki irsini əks etdirən Zərdüşti məbədlərindən tutmuş erkən 

xristian təsirlərinə qədər bu tikililər zəngin və rəngarəng keçmişin sübutudur. 

Orta əsrlər dövrü fars və türk üslublarının güclü təsiri altında İslam 

memarlığının çiçəklənməsini gördü.  Orta əsrlər dövründə tikilmiş məscidlər, 

mədrəsələr və karvansaraylar təkcə ibadət və ya ticarət yerləri deyil, həm də 

bölgənin artan mədəni və iqtisadi qüdrətinin simvolu idi.  Mürəkkəb çini işləri, 

möhtəşəm günbəzlər və uca minarələr bu binaları səciyyələndirirdi [3,s.88]. 

Məscid və mədrəsələrdən bəhs edərkən biz onların memarlıq 

elementlərini - həndəsi naxışlardan, xəttatlıqdan və təbii işığın inteqrasiyasını 

araşdırırıq.  Strukturlarda təfərrüata diqqət yetirilməsi mənəvi sədaqətə xidmət 

edən gözəlliyə və sənətkarlığa dərin hörməti nümayiş etdirir. Mülki 

memarlığa müraciət edərək, biz yaşayış və kommersiya binalarının 

təkamülünü araşdırırıq.  Fərqli eyvanları və həyətləri olan ənənəvi evlər 

gündəlik həyatdan bəhs edir, möhtəşəm saraylar isə bölgə hökmdarlarının 

zənginliyini əks etdirir. Sovet dövrü memarlıq üslubunda köklü 

transformasiya gətirdi.  Utilitarizm və modernizm bəzəkli dizaynları əvəz etdi.  

Məqaləmiz, dəyişikliklərin daha geniş ictimai-siyasi dəyişiklikləri necə əks 

etdirdiyini və onların regionun ənənəvi memarlıq kimliyi ilə necə ziddiyyət 

təşkil etdiyini araşdırır. Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsinin üzləşdiyi ən 

aktual problemlərdən biri amansız modernləşmə və şəhərsalma yürüşüdür.  

Bölməmizdə tarixi yerlərin təhlükə altında olduğu və ya itirildiyi konkret 

hallar müzakirə edilir və şəhərin inkişafına balanslaşdırılmış yanaşmanın 

zəruriliyi qeyd edilib. Ətraf mühitin deqradasiyası daha bir mühüm təhlükə 

yaradır.  İqlim və çirklənmənin qədim materiallara və strukturlara təsirinə 

baxaraq, davamlı qorunma üsullarına təcili ehtiyac olduğunu vurğulayırıq. 

 Burada biz cari qoruma siyasətlərinin effektivliyini qiymətləndiririk. 

Memarlıq sərvətlərinin qorunmasında dövlət və qeyri-hökumət təşkilatlarının 

rolu da araşdırılır. Biz Şirvanşahlar Sarayı və Qobustan Qaya Sənəti Mədəni 

Landşaftı kimi seçilmiş memarlıq obyektlərinin ətraflı təhlilini təqdim edirik.  

Hər bir nümunə araşdırması tarixi əhəmiyyətin, memarlıq xüsusiyyətlərinin, 

mövcud vəziyyətin və davam edən qorunma səylərinin tədqiqini əhatə edir. 



Qərbi Azərbaycanin memarliq irsi 

 

333 

 

Əldə etdiyimiz tapıntılara əsasən, bu bölmə Qərbi Azərbaycanın memarlıq 

irsinin daha yaxşı qorunması üçün strategiyalar təklif edir.  Siyasəti 

təkmilləşdirmək, icmanın cəlb edilməsi və beynəlxalq əməkdaşlıq üçün 

tövsiyələr verilir  [4, s.29]. 

Biz bu memarlıq obyektlərinin təhsil resursları və turistik yerlər kimi 

potensialını araşdırırıq. Həmçinin, regionun mədəni irsinə hörmət edib təbliğ 

edən, həm onun qorunmasına, həm də yerli iqtisadiyyata töhfə verən davamlı 

turizmin tərəfdarıyıq. 

Məqalədə memarlıq irsinin qorunmasında müasir texnologiyanın rolunu 

araşdırırıq. 3D tarama və rəqəmsal arxivləşdirmə kimi qabaqcıl üsullar 

əvəzolunmaz vasitələrə çevrilir.  Əvəzolunmaz üsullar təkcə tarixi 

strukturların mürəkkəb təfərrüatlarını sənədləşdirməyə kömək etmir, həm də 

binaların zamanla itirilmiş hissələrinin yenidən qurulmasına kömək edir. 

Təkmil mühafizə təklif edərkən orijinal tikinti metodlarına hörmət edən 

innovativ materialların və konservasiya təcrübələrinin istifadəsi müzakirə 

edilir.  Orijinallığı qorumaq və uzunömürlülüyü təmin etmək arasındakı 

tarazlıq burada əsas diqqət mərkəzindədir. İcmanın iştirakının vacibliyini 

vurğulayan bu bölmə yerli sakinlərin öz memarlıq irsinin qorunmasında necə 

mühüm rol oynaya biləcəyini araşdırır.  Kütləvi hərəkatlardan tutmuş 

məktəblərdə təhsil proqramlarına qədər, yerli əhalinin səlahiyyətləndirilməsi 

və cəlb edilməsi uzunmüddətli  üçün çox vacibdir. 

Biz həm yerli sakinləri, həm də qonaqları memarlıq irsinin əhəmiyyəti 

haqqında maarifləndirməyə yönəlmiş müxtəlif təşəbbüsləri müzakirə edirik.  

Bunlara bələdçili turlar, sərgilər və bu tarixi yerlər haqqında öyrənməni həm 

cəlbedici, həm də əlçatan edən interaktiv rəqəmsal platformalar daxildir. 

Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsinin qorunmasında YUNESKO kimi 

beynəlxalq qurumların rolu araşdırılır.  Qlobal dəstəyin və tanınmanın 

mühafizə səylərinə necə kömək edə biləcəyini və risk altında olan ərazilərə 

diqqəti cəlb edə biləcəyini qiymətləndiririk. Ortaq memarlıq irsinin qorunması 

və təşviqində qonşu ölkələrlə əməkdaşlıq potensialını nəzərdən keçirir.  

Əməkdaşlıqlar daha yaxşı resurslara, paylaşılan təcrübəyə və mühafizə 

səylərində vahid cəbhəyə səbəb ola bilər. Məqaləni yekunlaşdırarkən biz 

Qərbi Azərbaycan memarlıq irsinin qədim zamanlardan bu günə qədər keçdiyi 

yolu əks etdiririk.  Nəticə bu strukturların keçmişin yadigarları kimi deyil, 

müasir cəmiyyətdə aktuallığını və əhəmiyyətini davam etdirən canlı abidələr 

kimi qorunub saxlanmasının vacibliyini vurğulayır [5, s.68]. 



Şahmar Balakişiyev 

 

334 

 

Biz gələcək tədqiqatlar üçün, o cümlədən daha az tanınan memarlıq 

sahələrinə dair daha dərin araşdırmalar və irsin qorunmasını özündə 

birləşdirən davamlı inkişaf modellərinin tədqiqi sahələri təklif edirik.  Yeni 

konservasiya texnologiyaları və metodologiyalarının inkişafı potensialı da 

vurğulanır. Məqalədə, Qərbi Azərbaycanda tarixi binaların adaptiv təkrar 

istifadəsi konsepsiyasına diqqət yetiririk.  Qədim tikililərin tarixi mahiyyətini 

qoruyaraq müasir istifadə üçün necə dəyişdirildiyini göstərən nümunə 

tədqiqatları araşdırılır. Tədqiqi yanaşma təkcə bu binaları çürümədən xilas 

etmir, həm də onları müasir cəmiyyətə uyğunlaşdırır. Memarlıq 

konservasiyasında davamlılıq yalnız fiziki quruluşu qorumaqdan daha çox 

şeydir;  bu binaların ekoloji cəhətdən təmiz və iqtisadi cəhətdən səmərəli 

şəkildə cəmiyyətin həyatına inteqrasiyasını nəzərdə tutur.  Biz buna nail 

olmaq üçün ənənəvi üsul və materialların müasir davamlılıq təcrübələri ilə 

necə birləşdirilə biləcəyini araşdırırıq. Məqalə Qərbi Azərbaycanda keçirilən 

incəsənət və mədəniyyət festivallarının memarlıq irsi haqqında məlumatlılığın 

artırılması üçün platforma kimi necə xidmət edə biləcəyini araşdırır.  Tez-tez 

tarixi şəraitdə keçirilən bu tədbirlər insanlara öz irsi ilə əlaqə yaratmaq və 

onun dəyərini anlamaq imkanı verir. 

Yerli rəssamların öz işləri ilə memarlıq irsinin təfsirində və 

işıqlandırılmasında rolundan bəhs edilir.  Buraya ictimai sənət layihələri, 

sərgilər və bölgənin memarlıq tarixindən ilham alan qurğular daxildir. Məqalə 

Qərbi Azərbaycanda irs turizminin təşviqinin iqtisadi faydalarını araşdırır.  

Tarix və mədəniyyətlə maraqlanan turistləri cəlb etməklə, bu memarlıq 

obyektləri yerli iqtisadiyyata əhəmiyyətli töhfə verə bilər. İqtisadi potensialı 

tanımaqla yanaşı, bu bölmə həm də turizmin həddindən artıq riski və 

infrastrukturun inkişafı ehtiyacı kimi irs turizmi ilə bağlı problemlərə toxunur. 

Turizmin inkişafı ilə qorunma və cəmiyyətin rifahını tarazlaşdırmaq üçün 

strategiyalar təklif olunur [6,s.73]. 

Şkil 3. Talın mahalının Aşağı Talın kəndində qala, 1174-cü 

il 



Qərbi Azərbaycanin memarliq irsi 

 

335 

 

Müxtəlif bölmələrdən əldə edilən fikirləri sintez edərək, məqalə Qərbi 

Azərbaycanın memarlıq irsinin qorunub saxlanmasında çətinliklər və 

imkanların vahid mənzərəsini təqdim edir.  O, texnologiya, icma, incəsənət və 

davamlı turizmi əhatə edən çoxşaxəli yanaşmanın zəruriliyini vurğulayır. 

Sənəd memarlıq irsinin qorunub saxlanmasında öz rolunu oynamaq üçün 

bütün maraqlı tərəfləri - hökumət orqanlarını, yerli icmaları, beynəlxalq 

təşkilatları və turistləri fəaliyyətə çağırması ilə yekunlaşır.  Buraya daha güclü 

siyasətlərin təbliği, qorunma layihələri üçün maliyyənin artırılması və irsin 

qorunmasında daha çox ictimai iştirak daxildir. 

Rəqəmsal texnologiyadakı irəliləyişlər memarlıq irsinin qorunması və 

sənədləşdirilməsində yeni üfüqlər təklif edir. Məqalədə rəqəmsal arxivləşdirmə 

və virtual rekonstruksiyaların Qərbi Azərbaycanın memarlıq tarixinin qorunub 

saxlanması üçün necə əvəzsiz alətlər təmin etdiyi, hətta uzaqdan belə bu 

saytların ətraflı və dərin tədqiqinə imkan verdiyi müzakirə edilir. Bərpa 

işlərində qabaqcıl texnologiyanın tətbiqi araşdırılır.  Lazer skanı, dron 

tədqiqatları və 3D modelləşdirmə kimi üsullar bərpa layihələrinin necə 

planlaşdırıldığını və icra olunmasında inqilab edərək, daha yüksək dəqiqliyə 

və daha az invaziv prosedurlara imkan verir. Məqalənin bu hissəsi memarlıq 

irsinin əhəmiyyətinin təbliğində media və ictimai məlumatlandırma 

kampaniyalarının rolunu araşdırır. İctimaiyyəti cəlb edən və tarixi 

strukturların qorunub saxlanmasının əhəmiyyəti haqqında məlumatlılığı 

artıran uğurlu kampaniya və təşəbbüslərdən nümunələr vurğulanır. 

Memarlıq irsinin təhsil kurikulumlarına daxil edilməsinin vacibliyindən bəhs 

edilir.  Şagirdləri yaşadıqları bölgənin zəngin tarixi və memarlıq müxtəlifliyi ilə 

tanış etməklə, onların mədəni irsini daha dərindən qiymətləndirmək və dərk etmək 

gənc yaşlarından inkişaf etdirilə bilər. Qərbi Azərbaycanda memarlıq irsini 

qoruyan mövcud qanunvericilik bazasının təhlili təqdim olunur. Buraya bu 

qanunların effektivliyinin qiymətləndirilməsi və onların tətbiqi zamanı qarşıya 

çıxan çətinliklər daxildir. Təhlil əsasında hüquqi müdafiənin gücləndirilməsi və 

siyasətin hazırlanması üçün tövsiyələr təklif olunur.  Buraya irsin qorunmasının 

şəhərsalma və inkişaf siyasətlərinə daha yaxşı inteqrasiyası üçün təkliflər daxil ola 

bilər. Məqalədə memarlıq irsinin qorunub saxlanmasında icmanın rəhbərlik etdiyi 

təşəbbüslərin təsirindən bəhs edilir. Tarixi yerlərin qorunması və saxlanmasında 

mühüm rol oynamış uğurlu icma layihələrinin nümunələri nümayiş etdirilir. 

Memarlıq irsinin qorunmasında müxtəlif maraqlı tərəflər, o cümlədən dövlət 

orqanları, QHT-lər, yerli icmalar və beynəlxalq tərəfdaşlar arasında əməkdaşlığın 

vacibliyi vurğulanır.  Effektiv tərəfdaşlıq və əməkdaşlıq modellərinin qurulması 

üçün strategiyalar təklif olunur. 

 Qərbi Azərbaycanın zəngin memarlıq irsini və onun qorunub 

saxlanması üçün tələb olunan çoxşaxəli yanaşmanı təkrarlayaraq məqalənin 

əsas nəticələrini ümumiləşdirir. Məqalə, memarlıq irsinin təkcə qorunub 

saxlanmadığı, həm də müasir cəmiyyətin quruluşuna inteqrasiya olunduğu bir 



Şahmar Balakişiyev 

 

336 

 

gələcəyi nəzərdə tutan irəliyə doğru düşünən perspektivlə başa çatır.  O, 

qorunma, siyasət, təhsil və ictimaiyyətin iştirakı sahələrində davamlı öhdəlik 

və innovasiyalara çağırır [7,s.92]. 

Nəticə:  Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsi ilə bağlı tədqiqimizi 

yekunlaşdırdıqca aydın olur ki, bu bölgə sadəcə qədim tikililərin məskəni 

deyil, insan yaradıcılığının, davamlılığının və mədəni qovuşmasının canlı 

povestidir.  Qədim qalalardan tutmuş modernist konstruksiyalara qədər onun 

memarlıq mənzərələri ilə səyahət, zəngin tarixi və sənətkarlıq tablosunu 

ortaya qoyur ki, bu da çox müxtəlifdir. Məqalədə araşdırma bu memarlıq 

möcüzələrinin təkcə estetik və tarixi dəyərə malik abidələr kimi deyil, həm də 

bölgənin mədəni kimliyinin həyati komponentləri kimi əhəmiyyətini 

vurğulamışdır.  Bununla belə, urbanizasiyanın yaratdığı təhlükələr, ekoloji 

amillər və qeyri-adekvat qorunma siyasəti bu qiymətli irsi risk altına qoyur. 

Strukturların gələcək nəsillər üçün qorunması birgə səylərin göstərilməsi 

zəruridir. Uğurlu qorunmanın açarı çoxşaxəli yanaşmadadır.  Bərpa və 

rəqəmsallaşma sahəsində texnoloji irəliləyişlər mühafizə üçün perspektivli 

yollar təklif edir, eyni zamanda ictimai məlumatlandırma kampaniyaları və 

təhsil proqramları cəmiyyətdə idarəçilik hissini inkişaf etdirə bilər.  Hüquqi 

bazaların gücləndirilməsinə və effektiv tətbiqinə ehtiyac var və beynəlxalq 

əməkdaşlıq çox ehtiyac duyulan təcrübə və resursları gətirə bilər. 

Bundan əlavə, davamlı turizm və adaptiv təkrar istifadə vasitəsilə irs 

saytlarının müasir həyatın strukturuna inteqrasiyası onların aktuallığını və 

davamlılığını təmin edə bilər. Davamlılıq təkcə qorunma səylərinə kömək 

etmir, həm də yerli iqtisadiyyata töhfə verir, irs və inkişaf üçün qalib-qazan 

ssenarisi yaradır. 

 

 

Ədəbiyyat:  

 

1. Smit, Conatan.  Azərbaycanda İslam Memarlığı.  London: Tarixi 

Mətbuat, 2018. 

2. Davis, Rebecca və Əhmədov, İlham.  Cənubi Qafqazda Mədəni İrsin 

Qorunması: Problemlər və İmkanlar.  Nyu York: Routledge, 2021. 

3. Həsən, Fatimə.  İpək Yolu: Qafqazın memarlıq tarixinə səyahət.  Oksford: 

Oxford University Press, 2019. 

4. Müxtəlif müəlliflər.  Azərbaycan memarlığına dair məqalələr (2015-2023). 

5. Azərbaycanın mədəni irsinin qorunmasında UNESCO-nun rolu.  2022. 

6. Qrin, Sara və Kərimov, Rəşid.  Azərbaycanda modernləşmə və irs: köhnə 

ilə yeninin balanslaşdırılması.  Berlin: Springer, 2020. 

7. Müxtəlif müəlliflər.  Arxeologiya və konservasiyada rəqəmsal 

texnologiyadan istifadəyə dair məqalələr (2018-2023). 

 



Qərbi Azərbaycanin memarliq irsi 

 

337 

 

Shahmar Balakishiyev 
 

Architectural heritage of western Azerbaijan 
 

Keywords: Western Azerbaijan, architectural heritage, cultural effects, 

historical analysis, conservation, urban planning.  

This article explores the rich architectural heritage of Western Azerbaijan, 

known for its unique blend of cultural influences and historical significance. 

Through a detailed examination of key architectural objects, the study highlights 

the various styles and historical periods represented in the area, from ancient 

times to modern times.  Using both historical analysis and field observations, the 

article discusses the influence of various cultures, including Persian, Turkish, and 

Russian, on the region's architecture.  It also addresses issues related to the 

preservation of these architectural assets in the face of urban planning and 

environmental factors.  The findings reveal a complex tapestry of architectural 

styles that reflect the region's turbulent history and cultural richness. The article 

concludes with recommendations for preservation and future research to increase 

understanding and appreciation of the architectural heritage of Western 

Azerbaijan. 

  

 

Шахмар Балакишиев 

 

Архитектурное наследие западного Азербайджана 

 

Ключевые слова: Западный Азербайджан, архитектурное наследие, 

культурные эффекты, исторический анализ, консервация, городское 

планирование. 

 В этой статье исследуется богатое архитектурное наследие Западного 

Азербайджана, известное своим уникальным сочетанием культурных 

влияний и исторического значения. Путем детального изучения ключевых 

архитектурных объектов в исследовании освещаются различные стили и 

исторические периоды, представленные в этом районе, от древних времен до 

современности.  Используя исторический анализ и полевые наблюдения, в 

статье рассматривается влияние различных культур, в том числе персидской, 

турецкой и русской, на архитектуру региона. В нем также рассматриваются 

вопросы, связанные с сохранением этих архитектурных активов перед лицом 

городского планирования и факторов окружающей среды. Находки 

раскрывают сложное сочетание архитектурных стилей, отражающих 

бурную историю и культурное богатство региона.  Статья завершается 

рекомендациями по сохранению и будущим исследованиям, направленным 

на улучшение понимания и оценки архитектурного наследия Западного 

Азербайджана. 



  

338 

 

MÜNDƏRİCAT 
 

I HİSSƏ 
 

Naxçivan Muxtar Respublikasının 100 İllik  

Yubileyinə həsr olunmuş konfrans materialları 

 

Giriş ................................................................................................................ 4 

Эртегин Саламзаде 

Творчество Аджеми Нахичевани и его влияние 

на мировую архитектуру .............................................................................. 6 

Rayihə Əmənzadə 

Naxçıvanın orta əsr memarlığı probleminə dair ............................................ 16 

Rahibə Əliyeva 

Naxçıvan  abidələrinin ölkədaxili və xarici analoqları .................................. 21 

Самира Абдуллаева 

Градостроительное наследие Нахчывана ................................................. 30 

Sevinc Tangudur 

Naxçıvan tamaşa binalarının yaranması və inkişafı ...................................... 39 

Сурая  Ахундова 

Архитектурные параллели в оборонительном зодчестве Нахчывана       

и  юго-восточного Азербайджана .............................................................. 45 

Fatma Səmədova 

Naxçıvan abidələrinin azərbaycanın qərb bölgəsinin memarlıq                     

irsi ilə əlaqələri  (gədəbəy müdafiə tikililəri nümunəsində) .......................... 52 

Aysel  Hüseynova 

Naxçıvan xanəgahları .................................................................................... 61 

Kəmalə Atakişiyeva 

Naxçıvan  aşıq  mühiti ................................................................................... 70 

Aynur Ələkbərova 

Naxçıvan abidələri və turizm marşrutlarının inkişafı .................................... 76 

 

 



 

339 

 

MEMARLIQ TARİXİ VƏ  NƏZƏRİYYƏSİ,  ABİDƏLƏRİN BƏRPASI 
 

Шенер Рзаев 

Нахичевань – истоки ................................................................................... 84 

Нигяр Фатуллаева 

Историко-архитектурные сооружения на территории Нахичевана 

(караван-сарай Джульфа) ........................................................................... 93 

Светлана Аллахвердиева 

Оборонительные сооружения античной и средневековой Нахичевани 97 

Tamaşa İsayeva 

Naxçıvan memarlığında buzxanalar............................................................ 105 

Elçin N. Əliyev 

Naxçıvan memarlığı – Dər və Gülüstan türbələri ....................................... 110 

İlqar Balakişiyev 

Keçmişimizi bu günə daşıyan tarixi məscidlər və onların                    

formalaşma prosesi ..................................................................................... 115 

Салина Асланханова 

Роль архитектурных  памятников  Нахичевани 

в развитии  туристической  инфраструктуры ......................................... 124 

Nigar Ramazanova 

Naxçıvan və şərq ölkələrin tarixi bazarları ................................................. 129 

Aysel Həsənli 

Naxçıvanın mülki tikililəri (körpülər) ......................................................... 135 

Aysel Talibova 

Archıtectural herıtage of Nakhchıvan:cult buildings .................................. 140 

Наиля Исмаилова 

Архитектура имаретов в Ордубаде ......................................................... 145 

 

 

 

 

 

 



  

340 

 

SƏNƏTŞUNASLIQ 
 

İradə Köçərli .............................................................................................. 149 

Etmk-nin fəaliyyətinin Naxçıvanla bağlı açilmamiş yeni səhifələri 

(not əlyazmaları əsasında) ........................................................................... 149 

Гюльрена Мирза Каджар ....................................................................... 157 

книга Чингиза Каджара «Нахчыван» ...................................................... 157 

Таир Байрамов ......................................................................................... 161 

Нахчыван в исследованиях азербайджанских ученых .......................... 161 

Nərminə Ağayeva ...................................................................................... 165 

Məhəmmədağa Şahtaxtlı milli düşüncə,yeni məktəb, yeni əlifba və 

mətbuatın yaradicisi kimi ............................................................................ 165 

Turanxanım Şirzadova 

Naxçıvan maddi mədəniyyət nümunələrinin konseptual əsası ................... 171 

Гюльрена Мирза 

Выдающиеся представители села Шахтахты ......................................... 180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

341 

 

II HİSSƏ 

 
MEMARLIQ TARİXİ  VƏ NƏZƏRİYYƏSİ,  ABİDƏLƏRİN BƏRPASI 

 

Malahat  Eynullayeva 

Artstıc and archıtectural appearance of cultural and  educatıonal           

buıldıngs of Sumgaıt city ............................................................................ 185 

Murad Mir-Zada 

Preservatıon proposal of Bodrum Mesıh Pasha Mosque (Myrelaıon 

Monastery) ın Istanbul ................................................................................ 194 

 

 

ŞƏHƏRSALMA, LANDŞAFT MEMARLIĞI VƏ DİZAYN 

 

Vəfa Cəfərova 

Rəşad Huseynov 

Bərdə rayonunda yeni tikililər..................................................................... 199 

Ülfət Ələsgərov 

Azərbaycanda şəhərsalmanın inkişafının aktual problemləri ..................... 209 

 

 

SƏNƏTŞUNASLIQ 
 

Rəna Məmmədova 

Genoformula sırasının  vektorları  haqqında ............................................... 225 

Аида Садыгова 

Художественная керамика Азербайджана эпохи энеолита .................. 233 

Qorxmaz Əlilicanzadə 

El şənliklərində estrada janr növlərinin elementləri ................................... 239 

Эльчин Ф. Алиев 

Проблема восприятия абстракции ........................................................... 245 

 

 



  

342 

 

Rəna Məmmədova 

Musiqi  türkologiyasının  inkişafında K. Kvitkanin  ideyalarinin rolu ....... 251 

Kəmalə Atakişiyeva 

Azərbaycan musiqişünaslıq elmi və Fəttah Xalıqzadə yaradıcılığı 

(F.Xalıqzadə-70) ......................................................................................... 257 

Şəmsə Gülməmmədova 

Azərbaycan tar ıfaçılığının ınkışafında Mirzə Sadıq Əsəd oğlunun rolu .... 266 

Yeganə Bayramlı 

Mifologiyanın musiqi konseptuallığı .......................................................... 271 

Xumar Bayramova 

Ü. Hacibəylinin mahni yaradiciliği ............................................................. 276 

Бабир Зейнал 

Многогранное развитие азербайджанского мугама на           

современном этапе .................................................................................... 282 

Эльчин Ф. Алиев 

Особенности парадигмы  противостояния официозу в          

азербайджанской живописи второй половины ХХ века ....................... 292 

Шахла Гулиева 

Искусство шелкоткачества как историко - этнографический      

источник ..................................................................................................... 298 

Natavan Muradova 

Rəssam Günay Mehdizadənin yaradıcılığında milli simvol və portretlər ... 305 

Mehriban Kərimova 

Fortepıanoda  muğam ıfaçılığı  ənənəsı ...................................................... 312 

Sevinc Əliyeva 

Müstəqillik dövrü azərbaycan təsviri sənətində mövzu və bədii obraz 

problemi ...................................................................................................... 317 

Elnarə Həsənova 

Rafiq Quliyevin elmi işləri haqqında .......................................................... 322 

Şahmar Balakişiyev 

Qərbi Azərbaycanın memarlıq irsi .............................................................. 329 



 

343 

 

NƏŞR HAQQINDA MƏLUMAT 

 

Şərq Ölkələri Beynəlxalq Memarlıq Akademiyasınin “Memarlıq, şəhər-

salma tarixi və bərpası” elmi nəzəri məcmuəsi  1998-ci ildə təsis olunub. İldə 

iki dəfə işıq üzü görür. Jurnalda memarlıq tarixi və nəzəriyyəsi, bərpa, 

şəhərsalma, landşaft memarlığı, memarlıq mühitinin dizaynı, sənətşünaslıq 

sahəsində respublikamızda və hüdudlarından kənarda aparılan elmi tədqi-

qatlara həsr olunmuş elmi məqalələr dərc olunur.  

ŞÖBMA “Memarlıq, şəhərsalma tarixi və bərpası” elmi-nəzəri 

məcmuədə məqalələr azərbaycan, rus və ingilis dillərində çap olunur. 

Məqalənin əlyazmasını  kompyuterdə  Microsoft Word redaktorunda 

azərbaycan, rus  və ingilis dillərində, Times New Roman şrifti ilə, 14 ölçüdə, 

1,5-intervalla, A4 formatlı vərəqdə  tərtib etmək  lazımdır.  Məqalənin həcmi 

6 səhifədən az olmamalıdır. Məqalənin əlyazmasının bütün səhifələrində çap 

vərəqinin bir üzündə yuxarıdan, aşağıdan 2 sm, soldan 3 sm, sağdan isə 1,5 sm. 

ayırmaqla yazılmalıdır.  

Məqalənin başlanğıcında məqalənin UOT indeksi,  müəllifin adı, 

soyadı,  işlədiyi müəssisə, vəzifəsi, elmi adı və dərəcəsi, e-mail ünvanı, daha 

sonra, məqalənin adı, məqalə hansı dildə yazılmışsa həmin dildə  açar sözlər 

(5-7 söz) verilməlidir. Məqalənin sonunda elm sahəsinin və məqalənin  

xarakterinə uyğun  olaraq işin elmi yeniliyi, tətbiqi əhəmiyyəti, nəticəsi  aydın  

şəkildə verilməlidir. Cədvəllər bilavasitə mətnin daxilində yerləşdirilməlidir. 

Mətndə və ya cədvəldə olan məlumatların təkrarlanmasına yol verilməməlidir.  

Şəkillər və qrafiklər 8-10 sm ölçülərdən böyük olmamalıdır. Şəklin altında, 

cədvəlin isə üstündə onun nömrəsi və adı qeyd olunmalıdır.  

Məqalənin sonunda ədəbiyyat siyahısından sonra digər iki   dildə xülasə 

(müəllifin adı və məqalənin adı həmin dillərdə göstərilməklə) («резюме» və 

«summary») və həmin dillərdə açar sözləri («ключевые слова» və «key-

words») verilməlidir. Məqalələrin müxtəlif dillərdə olan xülasələri bir-birinin 

eyni və məqalənin  məzmununa  uyğun olmalıdır. Xülasələr elmi və 

qrammatik baxımdan  ciddi hazırlanmalıdır. Məqalədə verilən ədəbiyyat 

siyahısı əlifba ardıcıllığı ilə, əvvəl azərbaycan, sonra rus, daha sonra xarici 

dildə nömrələnməlidir. 

 

Ədəbiyyat siyahısı  (kitab və jurnalların adları) aşağıdakı 

qaydada verilməlidir: 
1. Müəllifin soyadı və inisialı. Kitabın adı. Cildin nömrəsi. Şəhər: 

nəşriyyat, nəşr ili, ümumi səhifələrin sayı; 

2. Müəllifin soyadı və inisialı. Məqalənin adı // Jurnalın adı, nəşr 

ili, buraxılış nömrəsi, başlanğıc-son səhifələr. 

 

 



  

344 

 

Məqalənin quruluşu: 
 Müəllifin adı, soyadı.  

 İşlədiyi müəssisənin adı, vəzifəsi, elmi adı və elmi dərəcəsi, 

fəxri adı (və ya doktorant və ya dissertant olduğu təşkilatın adı, təhsilin 

forması), 

 Müəllifin email ünvanı, 

 Baş hərflərlə məqalənin adı 

 Məqalənin UOT indeksi 

 Məqalənin yazıldığı dildə qısa xülasəsi və açar sözlər (5-10), 

 Məqalənin mətni 

 İstinad olunmuş və ya istifadə edilən ədəbiyyat  siyahısı 

 Digər iki dildə məqalənin adı və müəllifin adı və soyadı 

göstərilməklə qısa xülasəsi və açar sözlər (5-7) 

Məqalə aşağıdakı hissələrdən ibarət olmalıdır: 
 Giriş 

 Məsələnin qoyuluşu 

 Məsələnin həlli 

 Nəticə (elm sahəsinin və məqalənin xarakterinə uyğun olaraq 

işin elmi yeniliyi, tətbiqi əhəmiyyəti, iqtisadi  səmərəsi və sair) 

 Ədəbiyyat 

Məqalənin redaksiyaya təqdim olunması: 
 Məqalənin çap olunmuş əlyazması (1 nüsxədə) və onun 

elektron variantı Compakt Diskdə (CD və ya CD-RW)   və 

məqalənin  çap olnuması üçün müəssisə tərəfindən təsdiq olunmuş 

müvafiq sənədlərlə (məqaləyə 2 rəy və təşkilatın (kafedranın) iclas 

protokolundan çıxarış) birlikdə jurnalın məsul katibinə təqdim 

edilməlidir. 

 Ayrıca vərəqdə müəllif  haqqında anket-məlumat əlavə 

olunmalıdır. Məlumatda müəllifin soyadı, adı, atasının adı, elmi 

dərəcəsi, elmi adı, müəssisənin adı, müəssisənin ünvanı, ev ünvanı, 

email ünvanı və telefon nömrəsi göstərilməlidir. 

 Məqalə jurnalın İnternet səhifəsinə göndərilə bilər. E-mail:  

 memar_s@mail.ru 

 Lazım gəldikdə  jurnalın  redaksiyası məqalənin nəşri üçün 

əlavə sənədlər tələb edə bilər. 

  Məqalənin əlyazması və CD geri qaytarılmır. 

  



 

345 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Formatı: 70*100 1/16. 

Həcmi: 17.ç.v 

Tirajı: 300 

 

 

 

 

Direktor: Eyvazov Səməd 

Texniki redaktor: Xəlilov Mail 

Cildçi:Ruhəngiz Hacıyeva 

 

 

 

“OPTİMİST” MMC -də çap olunmuşdur. 

Azərbaycan, Bakı şəhəri, Nəsimi rayonu, 

D. Əliyeva küç., 239. 

 

 




